
จะมีสักกี่คนที่ยอมรับความจริงในอดีต ถ้าอดีตผ่านเลย

ไปแล้วโดยไม่มีผลกระทบต่อใครก็คงเป็นเรื่องง่ายที่จะนำเรื่องใน

อดีตมาพูดคุยกันเพื่อใช้เป็นบทเรียนดังคำพูดที่นักประวัติศาสตร์

มักพูดอยู่เสมอ แต่ถ้าอดีตยังไม่ตายสนิท และยังเกี่ยวข้องกับ
 

ผู้เล่าเรื่อง อีกทั้งสามารถส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ของ

คนในชุมชนได้ และระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้าน

เดียวกันและต่างหมู่บ้าน อดีตจึงอาจกลายเป็นเรื่องต้องห้ามหรือ

ไม่ควรพูดถึง


บทความนี้เป็นการบอกเล่าประสบการณ์ภาคสนามที่ได้

จากโครงการศึกษาและฟื้นฟูประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ละเวือะและ

มอญ ซึ่งได้รับการสนับสนุนจากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการ

วิจัย และสถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชีย มหาวิทยาลัย

มหิดล โดยเป็นการศึกษาประวัติศาสตร์บอกเล่าของกลุ่ม

รื่องเล่า
จากสนามเ

พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ภาควิชาประวัติศาสตร์
 คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

ความจริงที่ถูกเลือก
ประวัติศาสตร์ที่กลุ่มชาติพันธุ์

ไม่อยากเล่า 



180 พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ชาติพันธุ์ 4 กลุ่ม 4 หมู่บ้าน ได้แก่ ชาวมอญที่บ้านหนองดู่ อำเภอป่าซาง จังหวัดลำพูน, ชาว

ญัฮกุรที่บ้านไร่ อำเภอเทพสถิต จังหวัดชัยภูมิ, ชาวเลอเวือะที่บ้านป่าแป๋ อำเภอแม่สะเรียง 

จังหวัดแม่ฮ่องสอน, และสุดท้ายชาวลัวะที่บ้านเมืองก๊ะ อำเภอแม่ริม จังหวัดเชียงใหม่ โดย

โครงการนี้มีเป้าหมายเพื่อศึกษาประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์และประวัติศาสตร์ท้องถิ่น ทั้งนี้เพื่อนำ

ความรู้ทางวิชาการที่ได้กลับคืนสู่ชุมชนในรูปแบบของการจัดระบบความรู้ทางประวัติศาสตร์และ

คืนความรู้ให้กับชุมชนในรูปของสื่อประเภทต่างๆ เช่น โปสเตอร์และนิทรรศการติดตั้งในหมู่บ้าน 

เป็นต้น อีกทั้งยังต้องการเชื่อมโยงความรู้ทางประวัติศาสตร์เข้ากับภาษาศาสตร์อีกด้วย


จากการศึกษาประวัติศาสตร์ของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละหมู่บ้าน ทำให้พบว่ามี “อดีต” หรือ 

“ประวัติศาสตร์” หลายเรื่องของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่มที่เป็นเรื่องที่พวกเขาไม่อยากเล่า เพราะ

อาจส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ นอกจากนี้แล้ว ยังพบกระบวนการเลือก

ความจริงในอดีตเพื่อนำเสนอต่อสังคมภายนอกอีกด้วย ดังนั้น บทความนี้นอกเหนือจากการบอก

เล่าประสบการณ์การศึกษาและเขียนประวัติศาสตร์ที่ต้องทำงานร่วมกันกับชาวบ้านแต่ละ
 

กลุ่มชาติพันธุ์อย่างใกล้ชิดแล้ว ยังจะเป็นการวิเคราะห์ถึงสาเหตุและระบบคิดของกลุ่มชาติพันธุ์

ในการจัดการกับอดีตของตัวพวกเขาเอง และความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่พวกเขาต้องมี

ปฏิสัมพันธ์กันทั้งทางตรงและทางอ้อมอีกด้วย





ต้นกำเนิดที่ถูกเลือก


ต้นกำเนิดประวัติความเป็นมาของชาวมอญบ้านหนองดู่เป็นเรื่องที่มีการถกเถียงกันมา

นาน ถ้าหากพิจารณาด้วยการหาความจริงเราอาจจะไม่สามารถค้นหาได้โดยง่าย เพราะหลักฐาน

ไมพ่อ แตถ่า้เปลีย่นมาเปน็การทำความเขา้ใจถงึการอธบิายถงึตน้กำเนดิทีช่าวบา้นเลอืกทีจ่ะเลา่และ

เลือกที่จะเชื่อ คงช่วยทำให้เข้าใจประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์มากขึ้น


ชาวมอญที่บ้านหนองดู่ส่วนใหญ่มีเรื่องเล่าสืบกันมาว่า พวกตนสืบเชื้อสายจากชาวมอญ
 

ที่ตามขบวนเสด็จของพระนางจามเทวีมาจากเมืองละโว้ (ลพบุรี) ในตอนนั้นมีชาวมอญที่ตาม

เสด็จพระนางจามเทวีมาเป็นจำนวนมากมาย และยังมีร่องรอยหลักฐานจากโบราณสถานที่ก่อ

ด้วยอิฐทั้งในเขตบ้านหนองดู่และตัวเมืองหริภุญชัย (อำพล เล่ห์แสน, สัมภาษณ์) 


แต่เรื่องนี้ก็ตรงกันข้ามอยู่บ้างกับในบันทึกของสมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ
 

ที่ทรงสมัภาษณช์าวบา้นหนองดูเ่มือ่ พ.ศ. 2464 เมือ่คราวเสดจ็ผา่นหมูบ่า้น พระองคไ์ดบ้นัทกึไวว้า่ 



181เรื่องเล่าจากสนาม 

“ได้ออกเรือแวะที่บ้านหนองดู่ เป็นบ้านมอญ ได้ความว่าอพยพขึ้นมาจากทางใต้

ได้สัก 3 ชั่วคน เดี๋ยวนี้มีมอญประมาณ 120 คน มีวัดโบราณ 2 วัด วัดดอน

เรียกว่า วัดเดิม มีพระเจดีย์ก่ออิฐฐานสี่มุม พระเจดีย์กลมลายปั้นงาม ทำนอง

จะเป็นวัดหลวง อีกวัดอยู่ริมแม่น้ำเป็นวัดเกาะปฏิสังขรณ์ใหม่... บ้านหนองดู่มี

นิทานเล่ากันว่าเป็นบ้านเศรษฐี ซึ่งเป็นบิดาของนางจามเทวี เดิมจะยกนางจาม

เทวีให้แก่บุตรเศรษฐีบ้านหนองเหวี่ยงแต่ทีหลังกลับคำ เพราะเห็นบุตรเศรษฐี

บ้านหนองเหวี่ยงรูปชั่ว บิดาทั้งสองฝ่ายจึงวิวาทกัน...พระอินทร์จึงให้พระ
 

วิสุกรรมมารับนางไปถวายพระฤๅษีวาสุเทพ พระฤๅษีชุบนางให้งามยิ่งขึ้น แล้ว

ส่งไปถวายเป็นธิดาเจ้ากรุงละโว้” (สุรสวัสดิ์ สุขสวัสดิ์ 2543) 


ข้อมูลที่น่าสนใจจากบันทึกของสมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ คือ ชาวมอญบ้าน

หนองดู่มาจากทางใต้ และเรื่องของพระนางจามเทวีเป็นนิทานที่เล่ากันอยู่ในชุมชนมาแล้วร่วม 

100 ปี


นอกจากนี้ ยังพบอีกว่ามีชาวบ้านบางคน เช่น นางธาตุ ศิริสุภา กล่าวว่าได้เล่าสืบกัน

มาวา่ “ชาวมอญบา้นหนองดูอ่พยพมาจากเมอืงหงสาวด”ี ประเทศพมา่ในปจัจบุนั ไมไ่ดส้บืเชือ้สาย

มาจากพระนางจามเทวี (ธาตุ ศิริสุภา, สัมภาษณ์) 


อนึ่ง ในรายการพันแสงรุ้ง ออกอากาศวันอาทิตย์ที่ 25 ตุลาคม พ.ศ. 2552 สถานี

โทรทัศน์ทีวีไทย ได้มีการสัมภาษณ ์ ดร. เพ็ญสุภา สุขคตะ ใจอินทร ์ นักวิชาการทางด้าน

ประวัติศาสตร์ศิลปะและโบราณคด ี ซึ่งได้ให้ความเห็นว่าชาวมอญบ้านหนองดู่น่าจะอพยพมาเมื่อ

สมยัรชักาลที ่ 2 แหง่กรงุรตันโกสนิทร ์ อนัเปน็เหตผุลมาจากสงคราม นบัเปน็ความคดิเหน็ใหม่ที่

ชาวบ้านเพิ่งรับทราบ 


ข้อมูลเกี่ยวกับที่มาของชาวมอญบ้านหนองดู่ข้างต้นทั้งหมด ผู้เขียนได้นำเสนอในที่

ประชุมการพัฒนาโครงร่างประวัติศาสตร์ท้องถิ่นที่ผู้เขียนจัดขึ้นที่วัดหนองดู่ เมื่อวันที่ 27 

เมษายน พ.ศ. 2556 ผลจากการประชุม ผู้นำชาวบ้านได้วิเคราะห์ว่า ชาวมอญบ้านหนองดู่ไม่น่า

จะมาจากเมืองหงสาวดี ที่มีคนเชื่ออย่างนั้นเพราะบรรพบุรุษของเขาบางคนเคยไปบวชเรียนที่

เมืองหงสาวดีมา ทำให้ในนามสกุลมีการใช้คำว่า “หงสา” อยู่ด้วยเช่น นามสกุล “โพธิหงสา” 

“ญาณหงสา” จนอาจนำไปสู่ความเข้าใจผิดว่าชาวบ้านหนองดู่อพยพมาจากหงสาวดี 


ส่วนประเด็นที่ว่าอพยพมาจาก “ทางใต้” ก็ค่อนข้างเป็นข้อถกเถียง เพราะความหมาย

ของคำว่า “ทางใต้” นั้นกว้าง อาจเป็นไปได้ทั้งลพบุรี ราชบุรี กาญจนบุรี หรือที่อื่นๆ ดังนั้น จึง

ไม่มีความชัดเจนมากพอ 




182 พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ส่วนข้อสันนิษฐานของ ดร. เพ็ญสุภา นั้นคนในชุมชนไม่ยอมรับโดยสิ้นเชิง เพราะไม่มี

หลักฐานใดๆ จากภายในชุมชนเอง (อำพล เล่ห์แสน; ปิยวดี เล่ห์แสน, สัมภาษณ์) อนึ่งเข้าใจ

ว่าข้อสันนิษฐานของ ดร. เพ็ญสุภา นั้นได้มาจากการอ่านพงศาวดารและประวัติศาสตร์เกี่ยวมอญ

สมยัตน้รตันโกสนิทรท์ีม่กีารระบวุา่มชีาวมอญอพยพเขา้มามากทางจงัหวดัตากในชว่งสมยัพระบาท

สมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย 1 


ในท้ายที่สุดผู้นำหมู่บ้านเห็นพ้องกันว่า ถ้าอธิบายว่าชาวมอญบ้านหนองดู่และรวมถึง

บ้านบ่อคาวที่เคยเป็นหมู่บ้านเดียวกันมาก่อนด้วยนั้น ชาวมอญทั้งหมดเป็นกลุ่มคนที่สืบเชื้อสาย

มาจากชาวมอญตั้งแต่ในสมัยพระนางจามเทวี เพราะถือว่ามีหลักฐานประเภทเอกสารตำนานทาง

ล้านนาอธิบายว่ามีชาวมอญอพยพขึ้นมาในช่วงเวลานั้น อีกทั้งในเขตหมู่บ้านยังมีตำนาน/นิทาน

ท้องถิ่นที่ว่าด้วยบ้านเกิดของพระนางจามเทวีและโบราณสถานรองรับ


อนึ่ง มีนักวิชาการที่พยายามจะอธิบายเชื่อมโยงถึงความสัมพันธ์ระหว่างชาวมอญบ้าน

หนองดู่ด้วยการใช้หลักฐานบางอย่าง เช่น “พิธีลอยหะมด” คือพิธีการลอยเรือหรือกระทงของ

ชาวบ้านหนองดู่ ซึ่งคล้ายกับเนื้อความตอนหนึ่งที่ปรากฏในตำนานมูลศาสนาที่เล่าว่า “ครั้นถึงฤดู

ข้าวใหม่เขาก็เอาข้าวใหม่ใส่แพล่องลงไปหาปู่ย่าเขา (ที่เมืองสุธรรมนคร) ทุกปีๆ นั้นแล” (กรม

ศิลปากร 2518, 156) แล้วตีความไปว่าพิธีลอยหะมดเป็นร่องรอยของมอญบ้านหนองดู่ที่

สัมพันธ์กับมอญในสมัยหริภุญชัย (เพ็ญสุภา สุขคตะ 2553) ความจริงแล้วพิธีลอยหะมดเป็น

พิธีที่ชาวบ้านหนองดู่ทำขึ้นเพื่อระลึกถึงพระโสณะและพระอุตตระทุกปีในวันขึ้น 15 ค่ำเดือน 11 

(จนัทร ์ เขยีวพนัธ,์ สมัภาษณ)์ คงอาจเกดิจากความผดิพลาดบางประการในขัน้ตอนการเกบ็ขอ้มลู 

แตถ่งึอยา่งไรกเ็ปน็การตคีวามขา้มความหมายและไมม่รีอ่งรอยความตอ่เนือ่งทางวฒันธรรมมากพอ


ถ้าวิเคราะห์กันในแง่ของภาษาศาสตร์แล้ว ภาษามอญที่บ้านหนองดู่เป็นภาษามอญสมัย

ใหม่ (Modern Mon language) ไม่ได้เป็นภาษามอญโบราณ (Ancient Mon) ตัวอย่างเช่น
 

คำว่ากินข้าวใช้คำว่า “เจียะ-เปิง” แต่ถ้าเป็นภาษามอญโบราณเช่น ภาษาญัฮกุร จะใช้คำว่า
 

“จา-โปง” หรือการนับตัวเลขเช่น หนึ่ง ภาษามอญบ้านหนองดู่ใช้คำว่า “มัว” แต่ภาษาญัฮกุรใช้

คำว่า “มวย” เป็นต้น นอกจากนี้แล้วก็น่าสังเกตด้วยว่าชาวมอญบ้านหนองดู่ไม่มีความทรงจำ

	 1 อาจลองดูในหนังสือเรื่อง สิทธิชุมชนท้องถิ่นมอญ: กรณีการสร้างท่อก๊าซที่มีผลกระทบต่อชุมชนมอญ

พื้นเมืองและชุมชนมอญอพยพที่อำเภอสังขละบุรี โดย ชลธิรา สัตยาวัฒนา และคณะ, 2547: 62-63. 




183เรื่องเล่าจากสนาม 

เกี่ยวกับประวัติศาสตร์สมัยล้านนาและต้นรัตนโกสินทร์/ต้นตระกูลเจ้าเจ็ดตนอีกด้วย ดังนั้น
 

ชาวมอญบ้านหนองดู่จึงน่าจะเป็นชาวมอญที่มีที่มาที่ไปจากพื้นที่อื่นและอาจไม่ได้สืบมาตั้งแต่สมัย
 

หริภุญชัย


อย่างไรก็ตาม คำถามที่น่าคิดคือ ทำไมชาวบ้านหนองดู่จึงไม่ยอมรับต่อข้อถกเถียงทาง

ประวัติศาสตร์ และเลือกเฉพาะประวัติศาสตร์ในสมัยพระนางจามเทวีเท่านั้น ผู้เขียนไม่แน่ใจนัก 

กล่าวคือ ในประเด็นนี้ถ้าพิจารณาจากบริบทของเมืองลำพูนแล้วจะพบว่า เป็นจังหวัดที่มีชาวยอง

เป็นประชากรส่วนใหญ ่ ทำให้ที่ผ่านมาประวัติศาสตร์และตัวตนของเมืองลำพูนสัมพันธ์กับชาวยอง 

ในขณะทีช่าวมอญเปน็เพยีงคนกลุม่เลก็ๆ คอืทัง้จงัหวดัมอียูเ่พยีง 2 หมูบ่า้นเทา่นัน้คอื บา้นหนองดู ่

และบ่อคาว จนแทบไม่มีพื้นที่ยืนในประวัติศาสตร์ ดังนั้น เมื่อมีการสร้างอนุสาวรีย์พระนาง
 

จามเทวีกลางเมืองลำพูนเสร็จเมื่อวันที่ 2 เดือนตุลาคม พ.ศ. 2525 นั้น ชาวมอญบ้านหนองดู่ได้

เริ่มมีบทบาทในพื้นที่ทางประวัติศาสตร์อย่างชัดเจน เพราะต้องมีพิธีบวงสรวงอนุสาวรีย์ มีการ

อา่นคำสดดุพีระนางจามเทวเีปน็ภาษามอญ และยงัมกีารรำมอญอกีดว้ย นอกจากนี ้ผูน้ำชาวบา้นที่

เชิญมาประชุมและให้ข้อมูลยังสัมพันธ์กับระบบราชการเป็นพิเศษด้วย ซึ่งประวัติศาสตร์ที่มีความ

เก่าแก่และสัมพันธ์กับราชการนี้เองยังช่วยเสริมให้เกิดความรู้สึกภูมิใจและเป็นส่วนหนึ่งของอำนาจ

รัฐอีกด้วย 


ด้วยเหตุนี้เองอาจเป็นเหตุผลที่ทำให้ในพื้นที่ของการนำเสนอประวัติศาสตร์ที่เป็นต้น

กำเนิดของชาวมอญบ้านหนองดู่-บ่อคาวจึงให้ความสำคัญต่อเรื่องของพระนางจามเทวีมากที่สุด

จนหลอมรวมไปเป็นส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์ความเป็นมอญของชาวบ้านหนองดู่ในที่สุด 





ประวัติศาสตร์คือการจัดการความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชน


บ้านป่าแป๋เป็นหมู่บ้านชาวเลอเวือะ2 ในปัจจุบัน รอบหมู่บ้านป่าแป๋เป็นหมู่บ้านของ 

“ชาวกะเหรี่ยง” ซึ่งปกติแล้วถ้าชาวบ้านป่าแป๋เจอกับคนภายนอกหรือกะเหรี่ยงมักจะเรียกว่า
 

“พี่น้องปกาญอ” อยู่เสมอ เพราะถือเป็นการให้เกียรติกัน ทั้งนี้เข้าใจได้ง่ายเพราะทั้งสองกลุ่ม

ชาติพันธุ์ต่างมีความสัมพันธ์อันดีต่อกัน พึ่งพาอาศัยกัน ชาวปกาญอบางคนมีการแต่งงานกับ

 	 2 คนเมืองมักเรียกชาวเลอเวือะว่า “ลัวะ” ในสมัยหลังนักวิชาการได้เรียกว่า “ละเวือะ” เพื่อให้ใกล้เคียง

กับเสียงที่ชาวเลอเวือะเรียกตนเอง แต่ปัจจุบันชาวบ้านจะเขียนว่า “เลอเวือะ” เพราะใกล้เคียงกับเสียงที่เรียก

ตนเอง โดยคำหน้าออกเสียงสั้น ซึ่งทำให้ฟังเพี้ยนกัน.




184 พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ชาวเลอเวือะอยู่บ้าง แต่ก็ถือว่ามีอยู่น้อยมาก เพราะโดยมากนิยมแต่งงานในกลุ่มชาติพันธุ์

เดียวกันมากกว่า อย่างไรก็ดี ด้วยการอยู่ใกล้ชิดกัน การรักษาความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มจึงนับ

ว่าเป็นเรื่องที่มีความสำคัญอย่างมาก 


ในประวัติศาสตร์บอกเล่าของชาวเลอเวือะนั้น ความสัมพันธ์ระหว่างชาวเลอเวือะกับ

ปกาญอมมีานานมาก แตอ่ยูใ่นสถานะทีด่อ้ยกวา่ ดงัเหน็ไดจ้ากในเรือ่งเลา่ นทิาน และตำนานของ

ชาวเลอเวอืะ ซึง่มกัสะทอ้นใหเ้หน็วา่ชาวปกาญอเปน็กลุม่คนทีม่าอยูอ่าศยัทหีลงั และยงัอยูภ่ายใต้

อำนาจของชาวเลอเวือะ ดังคำพูดของเลอเวือะที่พูดว่า “ลัวะลูกอ้าย ไตลูกกลาง ยางลูกหล้า” 

นอกจากนี้ ยังมีเรื่องเล่าด้วยว่าชาวลัวะได้รับมอบหมายจากเมืองเชียงใหม่ให้เก็บส่วยจากชาว

ปกาญอ โดยมีคำพูดว่า “โกวาออกะตี” แปลว่า “ตวงข้าวของกะเหรี่ยง” ซึ่งการเก็บส่วยจะใช้วิธี

การตวงข้าวจากยุ้งข้าวของชาวกะเหรี่ยงจำนวน 40 ลิตร (บือ ขจรศักดิ์ศรี; เฮือง เครือซุย, 

สัมภาษณ์)


ถึงเรื่องนี้มีความน่าสนใจในทางประวัติศาสตร์ ทั้งในเรื่องของการเคลื่อนย้ายเข้ามาของ

กลุ่มชนต่างๆ เรื่องอำนาจทางการเมืองของเมืองเชียงใหม่ในเขตแม่ฮ่องสอน (เมืองขุนยวม) 

และระบบการควบคุมกลุ่มชาติพันธุ์ของเชียงใหม่ แต่เรื่องราวทั้งสองประเด็นข้างต้นกลับกลาย

เป็นเรื่องที่ชุมชนไม่อยากให้เขียนเล่าเผยแพร่ในโปสเตอร์ที่จะติดในชุมชน โดยให้เหตุผลว่า 

“เดี๋ยวชาวปกาญอมาอ่านแล้วจะไม่ชอบ ถึงจะเป็นเรื่องที่เคยเกิดขึ้นมานานแล้ว” เพราะจะ

เป็นการตอกย้ำฐานะทางสังคมของชาวปกาญอให้ลดลง (บือ ขจรศักดิ์ศรี, สัมภาษณ์) 


นอกจากประเด็นข้างต้นแล้ว เนื่องจากหมู่บ้านป่าแป๋มีคนอยู่ด้วยกันมากถึง 4 ตระกูล 

หรือ หมู่บ้าน (ยวง) 3 คือ ตระกูลยวงจาอือ ตระกูลยวงแป ตระกูลยวงเพญ และตระกูลยวง

โฆง โดยถือกันว่าตระกูลยวงจาอือเป็นเจ้าของหมู่บ้าน เพราะอยู่มาก่อน ส่วนตระกูลยวงแปเป็น

ตระกูลสะมังที่มาอยู่ที่บ้านยวงจาอือ ทั้งนี้เพื่อช่วยให้ตระกูลยวงจาอือไม่เป็น “ลิงเป็นค่างในป่า” 

ตามคำทำนายของหมอผี ซึ่งสะมังต้นตระกูลที่มาอยู่คนแรกตามคำเชิญของตระกูลยวงจาอือน่า

จะมชีือ่วา่ สะมงัเท (ขนุเท) ตอ่มาตระกลูยวงเพญไดเ้ขา้มาอยูอ่าศยัตามมา สว่นตระกลูยวงโฆง
 

	 3 ระบบการนับตระกูลของชาวเลอเวือะมีลักษณะทับซ้อนกันระหว่างสายตระกูลกับหมู่บ้าน ทั้งนี้เป็น

เพราะมีตำนานเล่าว่าชาวเลอเวือะ/ลัวะ เมื่อแพ้สงครามกับพญามังราย ได้อพยพหนีกันเป็นกลุ่มๆ แล้วไปตั้ง

หมู่บ้านยังที่ต่างๆ ในเขตแม่ฮ่องสอน-เชียงใหม่ ทำให้ระบบสายตระกูลพัฒนาขึ้นจากพื้นฐานของความเป็นหมู่บ้าน 

ซึ่งเรียกว่า “ยวง”  หรือ “หย่วง” (จันทรบูรณ์ สุทธิ และคณะ 2532). 




185เรื่องเล่าจากสนาม 

อพยพมาทีหลังสุด คนรุ่นเก่าๆ รับรู้ว่าฐานะของยวงโฆงเป็นลักษณะของผู้มาขออยู่อาศัย ใน

สมัยก่อนเด็กๆ ตระกูลยวงจาอือมักล้อเลียนตระกูลยวงโฆงว่า “พวกมาขออาศัย” เด็กตระกูล

ยวงโฆงจะโกรธมาก แต่ปัจจุบันไม่ล้อกันแล้ว และพยายามจะลืมเรื่องพวกนี้ไป 


ข้อเท็จจริงเกี่ยวกับสาเหตุการมาตั้งรกรากของตระกูลต่างๆ ข้างต้นผู้วิจัยไม่สามารถ

เขียนอย่างตรงไปตรงมาได้ เพราะชาวบ้านรู้สึกว่าอาจจะทำให้เกิดความรู้สึกที่ไม่ดีต่อกัน ดังนั้น 

ในขั้นตอนของการเขียนจึงอธิบายว่า “นับจากขุนเทมาปกครองบ้านยวงจาอือ ญาติพี่น้องทาง

บ้านยวงแปก็ได้ตามขุนเทมาอาศัยอยู่ด้วย และด้วยความอุดมสมบูรณ์ของพื้นที่บ้านยวงจาอือ 

ทำให้พี่น้องทางบ้านยวงเพญ และยวงโฆงมาตั้งหลักแหล่งทำมาหากินด้วย สืบต่อกันมาด้วย

ความสุข” (บือ ขจรศักดิ์ศรี; จันทร์ เครือซุย, สัมภาษณ์)


นอกจากนี้แล้ว ในโครงการฯ ยังมีเป้าหมายจัดทำหนังสือประวัติศาสตร์ของหมู่บ้านด้วย 

ดงันัน้ในเมือ่เรือ่งตา่งๆ ขา้งตน้ไมส่ามารถเขยีนลงไปได ้ ผูเ้ขยีนจงึไดแ้ยกเขยีนลงเฉพาะในรายงาน

วจิยัทีส่ง่ใหก้บั สำนกังานกองทนุสนบัสนนุการวจิยั เทา่นัน้ ซึง่ในความเหน็ของอดตีผูน้ำชมุชนคอื 

นายบือ ขจรศักดิ์ศรี มองว่าถึงเรื่องนี้ถึงจะเป็นเหตุการณ์จริงทางประวัติศาสตร์ที่พวกผู้ใหญ่รับรู้

กันอยู่แล้วก็ตาม แต่คิดว่าคนระหว่างหมู่บ้านคือระหว่างชาวเลอเวือะกับชาวปกาญอคงรู้สึกไม่ดี

ถ้าจะเผยแพร่ในหมู่บ้าน ถึงอย่างนั้นก็อยากให้บันทึกเรื่องนี้เก็บไว้ เผื่อคนรุ่นลูกรุ่นหลานที่สนใจ

ก็จะได้รับประโยชน์ไป และในอนาคตคนคงจะยอมรับความจริงทางประวัติศาสตร์ได้มากขึ้น 


เรือ่งตา่งๆ ขา้งตน้นีน้กัประวตัศิาสตรบ์างทา่นอาจมองวา่ควรใหช้าวบา้นยอมรบัขอ้เทจ็จรงิ

ทางประวัติศาสตร์ แต่ความจริงของนักประวัติศาสตร์นั้นมีความแตกต่างไปจากของชาวบ้านที่

ต้องอยู่กับความจริงทางประวัติศาสตร์อย่างมาก เพราะนักประวัติศาสตร์เป็นเพียงคนนอกที่ไม่ได้

รบัสว่นไดส้ว่นเสยีจากความจรงินัน้ ดงันัน้ อดตีหรอืประวตัศิาสตรท์ีบ่อกเลา่ในชมุชนจงึไมไ่ดเ้ปน็

เพียงเรื่องในอดีตที่ผ่านเลยไปแล้ว แต่มันยังสัมพันธ์กับการจัดความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์

และคนในชุมชนอีกด้วย 





เมื่อคนต่างกลุ่มต้องอยู่หมู่บ้านเดียวกัน


หวัขอ้นีเ้กีย่วขอ้งกบัชาวญฮักรุ ซึง่เปน็ชือ่กลุม่ชาตพินัธุท์ีไ่มค่อ่ยคุน้หกูนันกั ดงันัน้ กอ่น

อื่นขอให้ข้อมูลเบื้องต้นสำหรับในหัวข้อนี้เสียก่อน ชาวญัฮกุรเป็นกลุ่มคนที่พูดภาษามอญโบราณ 

อาศัยอยู่มากในพื้นที่จังหวัดชัยภูมิ เพชรบูรณ์ และนครราชสีมา หรือแนวเขตเทือกเขาที่เป็น
 

รอยตอ่ระหวา่งภาคกลางกบัภาคอสีาน เจอรนัด ์ ดฟิฟอรธ์ (Gérand Diffloth) นกัภาษาศาสตร์
 



186 พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ผู้เชี่ยวชาญภาษาตระกูลออสโตร-เอเชียติก (Austro-Asiatic language) หรือมอญ-เขมร ได้

วิเคราะห์ว่าภาษาญัฮกุรมีความใกล้เคียงกับภาษามอญโบราณในสมัยทวารวดี (Diffloth 1984) 

ทำให้นักประวัติศาสตร์และนักภาษาศาสตร์ในไทยนำไปอธิบายว่าชาวญัฮกุรคือผู้สืบเชื้อสายมา

จากคนในสมัยทวารวดี ซึ่งเป็นรัฐโบราณเมื่อพุทธศตวรรษที่ 12 - 17 


ก่อนหน้า พ.ศ. 2500 หมู่บ้านไร่ที่อำเภอเทพสถิต จังหวัดชัยภูม ิ มีเฉพาะชาวญัฮกุร
 

อาศยัอยูเ่ทา่นัน้ ชาวบา้นดำรงชพีดว้ยวถิกีารเกษตรแบบดัง้เดมิและลา่สตัวเ์กบ็ของปา่ แตห่ลงัจาก 

พ.ศ. 2500 เปน็ตน้มาดว้ยแผนพฒันาเศรษฐกจิ ทำใหช้าวไทยอสีาน (ลาว) จากยโสธร รอ้ยเอด็ 

อุบลราชธานี และคนไทยโคราช เดินทางเข้ามาอาศัยอยู่ในหมู่บ้าน ชาวไทยอีสานบางส่วนได้

แตง่งานกบัชาวญฮักรุ ดองกนัเปน็เครอืญาต ิ บา้งกม็กีาร “ผกูเสีย่ว” ถอืเปน็พีน่อ้งกนักม็ ี ดงันัน้ 

การรักษาความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ในหมู่บ้านเดียวกันจึงนับเป็นเรื่องที่ต้องระมัดระวัง

อย่างมาก 


ชาวญัฮกุรที่บ้านไร่ มีตำนานที่เล่าสืบกันมาว่า “ชาวญัฮกุรเคยไปช่วยรบกับย่าโมเพื่อขับ

ไล่คนลาว โดยเอาน้ำกลอยไปผสมกับเหล้า ทำให้ทหารลาวเมา จนต่อสู้ไม่ได้” (สวิทย์ วงษ์ศรี, 

สัมภาษณ์) เรื่องนี้ควรตรงกับเหตุการณ์ใน พ.ศ. 2369 ที่เจ้าอนุวงศ์กษัตริย์ลาวเวียงจันทน์ยก

กองทัพมากวาดต้อนคนในเขตนครราชสีมา ผู้วิจัยไม่แน่ใจนักว่าเรื่องนี้เป็นเรื่องที่เล่าสืบกันมาจริง 

หรอืแตง่ขึน้ภายหลงัเมือ่มคีนไทยอสีานเขา้มาอาศยัอยูใ่นหมูบ่า้น แตน่ัน่คงไมใ่ชป่ระเดน็ทีจ่ะพสิจูน์

ความจริงได้ง่ายๆ เพราะไม่พบเอกสารท้องถิ่นที่พูดถึงชาวญัฮกุรหรือกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ มาช่วย

ย่าโม (ท้าวสุรนารี) เลย 


จากตำนานข้างต้น เจ้าอนุวงศ์ถือเป็นตัวแทนของคนลาว ในขณะที่ย่าโมถือเป็นตัวแทน

ของคนไทย ดงันัน้ ชาวญฮักรุจงึตอ้งแสดงทา่ทใีนการรกัษาความสมัพนัธท์ัง้กบัคนลาวและคนไทย 

ดังนั้น ถึงเรื่องย่าโมจะเป็นเรื่องที่เคยเกิดขึ้นจริงและรับรู้กันอยู่ในกลุ่มของผู้ใหญ่ชาวญัฮกุร แต่

ในกลุ่มของทีมวิจัยชาวบ้านที่เป็นชาวญัฮกุร ซึ่งได้ร่วมกันเขียนประวัติของหมู่บ้านได้มีความเห็น

เป็นเสียงเดียวกันว่า ไม่อยากให้กล่าวถึงเรื่องย่าโมในโปสเตอร์ที่ติดตั้งในหมู่บ้าน และหนังสือ

ประวัติหมู่บ้าน เพราะเกรงว่าคนลาว คนไทย และคนญัฮกุรจะมองหน้ากันไม่ติด และเด็กอาจ

นำไปล้อเป็นปมกัน


นอกจากเรื่องข้างต้นแล้ว มีตำนานเรื่องหนึ่งที่น่าสนใจคือเรื่องชาวญัฮกุรเคยแย่ง

ปราสาทกบัชาวเขมร ซึง่เปน็เรือ่งทีม่กีารเลา่สบืทอดกนัมาเชน่กนั นายสวทิย ์ วงษศ์ร ี ไดเ้ลา่ใหฟ้งั

ว่า “นานมาแล้ว ชาวญัฮกุรเคยทำสงครามแย่งปราสาทกับชาวเขมร แต่แพ้จึงต้องหนีมาอยู่บน

ภูเขา” ตำนานเรื่องนี้เป็นอีกเรื่องหนึ่งที่ชาวบ้านเลือกที่จะไม่นำลงเผยแพร่ในสื่อโปสเตอร์หรือสื่อ



187เรื่องเล่าจากสนาม 

อืน่ๆ แตถ่า้ตอ้งเผยแพรเ่พราะมคีวามสำคญัขอใหเ้ลา่ใหม ่ ซึง่ในขัน้ตอนหนึง่ของการทำงาน ผูว้จิยั

ได้ให้นายสวิทย์ วงษ์ศรี เล่านิทานเรื่องนี้เป็นภาษาญัฮกุรและภาษาไทยควบคู่กัน โดยอัดวีดีโอ 

เนื้อความที่ชาวญัฮกุรเล่าได้เปลี่ยนเป็น “ครั้งหนึ่งนานมาแล้ว ชาวญัฮกุรใจดีได้ยกปราสาทให้กับ

ชาวเขมร แล้วจึงอพยพขึ้นมาอยู่บนภูเขา” สาเหตุที่นายสวิทย์ เลือกเล่าเช่นนั้น เพราะมองว่า 

“ไม่ต้องการให้คนญัฮกุร คนไทย และคนเขมรต้องบาดหมางกัน เหมือนที่คนไทยบาดหมางกับ

คนเขมรจากกรณีปราสาทพระวิหาร” (สวิทย์ วงษ์ศรี, สัมภาษณ์)


อาจกล่าวได้ว่า ในพื้นที่ของหมู่บ้านที่คนต่างชาติพันธุ์มีความสัมพันธ์ในระดับเครือญาติ

และเพือ่น ทำใหช้าวบา้นใหค้วามสำคญัอยา่งมากตอ่ความรูส้กึของคนตา่งกลุม่ เพราะเรือ่งผดิใจกนั

นิดหน่อยก็อาจทำให้อยู่อาศัยร่วมกันแบบมองหน้ากันไม่ติดได้ แต่ในระดับความสัมพันธ์ระหว่าง

กลุ่มที่อยู่ห่างออกไปมากก็ใช้วิธีการปรับเปลี่ยนเรื่องเล่า ซึ่งคงความหมายเฉพาะบางส่วนเอาไว้ 





ความจริงคือบทเรียนสอนใจ


กรณีสุดท้ายเป็นประวัติศาสตร์ของชาวลัวะ บ้านเมืองก๊ะ ชาวลัวะมักมีตำนานขุนหลวง

วิลังคะรบกับพระนางจามเทวี ตำนานเรื่องนี้ในเวอร์ชั่น (สำนวน) ของบ้านเมืองก๊ะเล่าว่า ถึง
 

ขุนหลวงวิลังคะจะแพ้พระนางจามเทวี เพราะถูกทำลายอาคมด้วยเลือดประจำเดือนของพระนาง

จามเทวี และเอาใบพลูที่ “จิ่หี” (นวล ดอยคำ, สัมภาษณ์) ให้ขุนหลวงวิลังคะกิน แต่ก็ไม่อยาก

เล่าเรื่องนี้ในพื้นที่สาธารณะเท่าไหร่นัก เพราะคนลำพูนอาจรู้สึกไม่ดี แต่ก็มองด้วยว่าตำนานนี้ก็

เป็นความจริงที่เกิดขึ้นในอดีต จะหลีกเลี่ยงก็เป็นเรื่องยากเหมือนกัน (ไพศาล ไทยใหม่; ชัชวาล 

ใหม่เฟย, สัมภาษณ์) ดังนั้น อาจบันทึกไว้เฉพาะในรายงานเท่านั้น และดูเหมือนชาวบ้านเองก็

หลีกเลี่ยงที่จะเล่าเรื่องการที่พระนางจามเทวีเอาใบพลูแหย่เข้าไปในอวัยวะเพศ ดังเห็นได้จากไม่

ปรากฏในประวัติขุนหลวงวิลังคะที่ชาวบ้านเรียบเรียงขึ้น แต่จะให้ความสำคัญกับประวัติของ
 

ขุนหลวงวิลังคะในช่วงบั้นปลายชีวิตแทน


ถึงจะหลีกเลี่ยงไม่เล่าเรื่องบางเรื่อง แต่คนในชุมชนแห่งนี้ก็มองว่าประวัติศาสตร์คือ
 

บทเรียนสอนใจอย่างหนึ่ง เพราะเมื่อผู้เขียนได้เขียนประวัติของหมู่บ้านร่วมกับผู้ใหญ่บ้านไพศาล 

ไทยใหม่ พบว่าเรื่องบางเรื่องที่เป็นเรื่องไม่ดีในหมู่บ้าน เช่น เรื่องการเข้ามาของไฟฟ้าในหมู่บ้าน

ทำให้คนในชุมชนแข่งขันกันซื้อเครื่องใช้ไฟฟ้า จนทำให้เป็นหนี้สินและคนในหมู่บ้านต่างอิจฉา

รษิยากนั เพราะอยากไดข้องเหมอืนกบัคนอืน่ หรอืเรือ่งกองทนุเงนิลา้นหมูบ่า้น ทีท่ำใหค้นในชมุชน

เป็นหนี้สิน หรือการเข้ามาของโรงเรียน แล้วทำให้ภาษาลัวะค่อยๆ หมดคุณค่าลงไปในชุมชน 

ทำให้เด็กรุ่นหลังไม่สามารถพูดภาษาลัวะได้อีก เป็นต้น กลับกลายเป็นเรื่องที่ผู้ใหญ่บ้านและ
 



188 พิพัฒน์ กระแจะจันทร์

ชาวบ้านอยากให้นำเสนอลงไปในโปสเตอร์และหนังสือประวัติศาสตร์ของหมู่บ้าน เพราะมองว่า

ประวัติศาสตร์พวกนี้จะเป็น “บทเรียนสอนให้คนในหมู่บ้านเกิดความสามัคคี” ขึ้นมาได้ (ไพศาล 

ไทยใหม่; ชัชวาล ใหม่เฟย, สัมภาษณ์)


 ในรอบหลายปีที่ผ่านมา ชาวลัวะหรือความจริงแล้วในอดีตเรียกตนเองว่า “พะล็อก” 

ประสบกับภาวะวิกฤตทางด้านอัตลักษณ์อย่างสูง เพราะการเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจและ

สังคมที่เริ่มต้นขึ้นในช่วงหลัง พ.ศ. 2520 เป็นต้นมา โดยเฉพาะในช่วงหลัง พ.ศ. 2530 เป็นต้น

มาที่ความเจริญเข้ามามาก จนสังคมเกิดความแตกแยกกัน และวัฒนธรรมได้เปลี่ยนไปเป็นคน

เมืองแทน ด้วยเหตุนี้ชาวบ้านจึงเน้นประวัติศาสตร์และพิธีกรรมบูชาอนุสาวรีย์ขุนหลวงวิลังคะ

โดยเฉพาะในช่วงตั้งแต่หลัง พ.ศ. 2550 เป็นต้นมา เพราะสามารถสร้างแรงยึดเหนี่ยวให้คนรวม

กลุ่มกันได้ และชาวบ้านยังมองว่าประวัติศาสตร์จะทำหน้าที่สอนใจคนรุ่นใหม่ไม่ให้แตกแยกกัน





สรุป


ตัวอย่างที่ยกมาข้างต้นจะเห็นได้ชัดว่า ถึงประวัติศาสตร์จะเป็นเรื่องของอดีต แต่ก็ยังคง

ส่งอิทธิพลต่อปัจจุบันไม่ในระดับใดก็ระดับหนึ่ง นับตั้งแต่การกำหนดความสัมพันธ์ของคนใน

ชุมชนหรือระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ ทั้งที่อยู่ในพื้นที่เดียวกันหรือห่างออกไปมากๆ จนยากที่จะมี

โอกาสปฏิสัมพันธ์กันได้ แต่ประสบการณ์ของการปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์นี้เองที่ทำให้

พวกเขามีความรู้สึกอ่อนไหว (sensitive) ต่อความรู้สึกของกันและกัน ซึ่งส่งผลทำให้เกิดการ

เลือกนำเสนอข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ หรือกระทั่งการปรับเรื่องเล่าให้มีความนุ่มนวลขึ้นหรือ

มีเนื้อเรื่องต่างไป จนแทบจะเรียกได้ว่าขัดกับหลักการของวิชาประวัติศาสตร์เลยก็ว่าได้ 


แต่ถ้าหากเราปรับมุมมองจากการศึกษาประวัติศาสตร์ที่พยายามค้นหาข้อเท็จจริงหรือ

ความจริงในอดีตไปสู่การปรับความคิดไปสู่การศึกษาประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ในแง่มุมของการ

ทำความเข้าใจกระบวนการเลือกเรื่องเล่า การนำเสนอ และการปรับเรื่องเล่าจากเรื่องหนึ่งไปสู่อีก

เรื่องหนึ่งก็จะได้ความรู้และความจริงในอีกแง่มุมหนึ่งคือ การเขียนประวัติศาสตร์เพื่อรักษาความ

สัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ และความจริงของการใช้ชีวิตกับประวัติศาสตร์ที่ยังมีลมหายใจ 













189เรื่องเล่าจากสนาม 

รายการอ้างอิง




เอกสารภาษาไทย


ชลธิรา สัตยาวัฒนา และคณะ. 2547. สิทธิชุมชนท้องถิ่นมอญ: กรณีการสร้างท่อก๊าซที่มีผลกระทบต่อชุมชน

มอญพื้นเมืองและชุมชนมอญอพยพที่อำเภอสังขละบุรี. กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการ
วิจัย. 


จนัทรบรูณ ์สทุธ ิและคณะ. 2532. วนัเดอืนป ีชาวเขา เลม่ 1: กะเหรีย่งโปว ์ขม ุเยา้ ลวัะ และอกีอ้. กรงุเทพฯ: 
สถาบันวิจัยชาวเขา กรมประชาสงเคราะห์ กระทรวงแรงงานและสวัสดิการสังคม.


เพ็ญสุภา สุขคตะ ใจอินทร์. 2553. “ปริศนาโบราณคดี ตอนที่ 5.” มติชนสุดสัปดาห์ 31 (1580): 76. 


สุรสวัสดิ์ สุขสวัสดิ์, หม่อมหลวง. 2543. “บันทึกน้ำแม่ปิง: แมคกิลวารี-ฮอลเล็ท-เลอ เมย์-พระราชชายา
 
เจ้าดารารัศมี–กรมพระยาดำรงราชานุภาพ.” วารสารเมืองโบราณ 26 (3): 25-40. 


ศิลปากร, กรม. 2518. ตำนานมูลศาสนา. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 





เอกสารภาษาอังกฤษ


Diffloth, Gérard. 1984. The Dvaravati Old Mon Language and Nyah Kur (Monic language studies). 
Bangkok: Chulalongkorn University Printing House.





การสัมภาษณ์


จันทร์ เขียวพันธ์. 2555. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. ลำพูน: 12 สิงหาคม. 


จันทร์ เครือซุย. 2556. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. แม่ฮ่องสอน: 15 มกราคม. 


ชัชวาล ใหม่เฟย. 2556. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เชียงใหม่: 23 เมษายน.


ธาตุ ศิริสุภา. 2555. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. ลำพูน: 30 พฤษภาคม.


นวล ดอยคำ. 2556. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เชียงใหม่: 23 เมษายน.


บือ ขจรศักดิ์ศรี. 2556. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. แม่ฮ่องสอน: 14 มกราคม. 


ปิยวดี เล่ห์แสน. 2555, สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. ลำพูน: 13 สิงหาคม.


ไพศาล ไทยใหม่. 2556.สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เชียงใหม่: 23 เมษายน.


สวิทย์ วงษ์ศรี. 2556. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. ชัยภูมิ: 5 มกราคม.


อำพล เล่ห์แสน. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. ลำพูน: วันที่ 13 สิงหาคม.


เฮือง เครือซุย. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. แม่ฮ่องสอน: 14 มกราคม.






