
รัฐชาติ ชาติพันธุ ์
และอัตลักษณ์ไทดำ

ณรงค์ อาจสมิติ

หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาวัฒนธรรมศึกษา

สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชีย มหาวิทยาลัยมหิดล

วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา 31 (2) กรกฎาคม-ธันวาคม 2555



ชาวไทดำก็เป็นเช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ที่ถูกอิทธิพลของรัฐชาติ

และวาทกรรมความทันสมัยทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์

ชาติพันธุ์ของตน บทความนี้ได้นำกรณีศึกษาชาวไทดำมาอธิบายการ

แปรเปลี่ยนไปมาในการแสดงออกอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ ซึ่งผู้เขียนได้นำ

เสนอให้เห็นว่า การแสดงอัตลักษณ์ที่แปรเปลี่ยนไปมานี้ เกิดจาก
 

ปฏิสัมพันธ์ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างผู้ปกครองและผู้ใต้

ปกครอง ซึ่งเป็นความสัมพันธ์ที่ชาวไทดำไม่อาจปฏิเสธได ้ โดยเฉพาะ

เมื่อประเทศเข้าสู่กระแสแห่งรัฐชาติ รูปแบบความสัมพันธ์เชิงอำนาจนี้

มีอิทธิพลอย่างมากที่ทำให้ “คนอื่น” กลายเป็นคนไทย และส่งผลต่อ

ความอิหลักอิเหลื่อในการแสดงออกอัตลักษณ์วัฒนธรรมของชาวไทดำ 

บทความชิ้นนี้อาศัยกรอบความคิดของธงชัย วินิจจะกูล ในประเด็น 

“คนอืน่ภายในชาตเิดยีวกนั” และ “ชาวบา้นนอก” ทีท่ำใหเ้ปน็คนไทยได ้

มาใช้ในการอธิบาย พร้อมทั้งวิเคราะห์การช่วงชิงความหมายผ่าน

กิจกรรมงานประจำปีไทดำในตอนท้ายของบทความ


บ
ท
คั
ดย

่อ

Like other ethnic groups in Thailand, the ethnic identity of Tai 

Dam has been shaped by the discourses of modernity and 

Thai nation state. This article explores the situational 

expression of ethnic identity by a Tai Dam group. It contends 

that under the imposed hierarchy between the rulers and the 

ruled within the Thai nation-state, the Tai Dam expresses their 

ethnic identities situationally as Thai, Tai Dam, and Lao. The 

formation of the modern Thai nation state and the Thai-ization 

of the ethnic others have created an ambivalence toward the 

Tai Dam ethnic identity. This article is framed by Thongchai 

Winichakul’s notion of “the other within” and the chao bannok 

as the docile others. It illustrates the negotiation over the 

meaning of being Thai under the Thai state through an  

account of Tai Dam festival.    


ab
st
ra

ct



55รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

บทนำ


อัตลักษณ์ไม่ใช่อะไรอย่างที่เราเห็นหรือสิ่งที่ไม่มีปัญหาอย่างที่เราคิด บางทีการที่

เราคิดว่าอัตลักษณ์เป็นสิ่งที่ถูกสร้างสมบูรณ์แล้ว ซึ่งมักจะเห็นได้จากปฏิบัติการ

ทางวัฒนธรรมที่ถูกนำเสนอ ทว่าเราควรพิจารณาอัตลักษณ์ในฐานะผลิตผลที่ไม่

เคยเสร็จและอยู่ในกระบวนการผลิตอยู่ตลอด การมองในลักษณะเช่นนี้จะม
ี 

ส่วนไปสัมพันธ์กับเรื่องของอำนาจและความจริงแท้ โดยเฉพาะสิ่งที่เราเรียกว่า 

‘อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม’ (Stuart Hall 1990, 222)


คำว่า “ชาติพันธุ์” และ “อัตลักษณ์” คำสองคำนี้มักถูกนำมาเชื่อมโยงและเป็นประเด็น

สนใจศึกษาในหมู่นักวิชาการไทยและต่างชาติมานานมากกว่า 30 ปี กรอบคิดและมโนทัศน์ที่ใช้

ก็มีข้อถกเถียงและได้รับการพัฒนาขึ้นมาเป็นลำดับ จากแรกเริ่มที่ปรากฏมโนทัศน์คำว่าเชื้อชาติ 

(race) และคำว่าเผ่า (tribe) ที่ใช้เรียกผู้คน ทั้งสองคำล้วนมีข้อจำกัดในการอธิบายความแตก

ต่างระหว่างกลุ่มผู้คนและแฝงไว้ด้วยอคติ ซึ่งต่อมาคำว่า กลุ่มชาติพันธุ์ (ethnic group) ได้รับ

การใชแ้ทนคำทัง้สอง โดยอาศยัวฒันธรรมเปน็เครือ่งจำแนกความแตกตา่งของกลุม่คน พรอ้มกนันี้

องค์ความรู้เกี่ยวกับอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ได้รับการพัฒนาขึ้นมาเป็นลำดับ คลิฟฟอร์ด เกิร์ตซ์ 

(Clifford Geertz 1963) เสนอมโนทัศน์ที่เรียกว่า สิ่งที่มีมาหรือสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ 

(primordial ties) มาสู่มโนทัศน์เรื่องพรมแดนทางชาติพันธุ์ (ethnic boundaries) ของ
 

บาร์ธ (Barth 1969)2 และการก่อให้เกิดข้อโต้แย้งและเสนอมุมมองของกลุ่มอุปกรณ์นิยม 

(instrumentalism) ที่มองการกระบวนการเปลี่ยนแปลงสถานภาพทางชาติพันธุ์ที่เป็นไปตาม

บริบททางสังคมวัฒนธรรมนั้น เพื่อมุ่งหวังเป้าหมายบางอย่าง และแนวคิดการประกอบสร้าง
 

อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ หรือที่รู้จักชื่อที่ว่าทฤษฎีการสร้างความรู้ (constructivism) ที่เชื่อว่า
 

อัตลักษณ์เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้น หรือถูกกำหนดให้เป็น ไม่ได้มีอยู่อย่างอิสระตามธรรมชาติ 


บทความชิ้นนี้ได้พิจารณานำความคิดของกลุ่มทฤษฎีการสร้างความรู้ มาใช้ในการ

อธิบายเหตุผลของการที่ชาวไทดำต้องมีหรือถูกทำให้มีอัตลักษณ์ในหลายลักษณะ ตามแต่บริบท

 	 2 อ่านเพิ่มเติมได้ใน ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ (2547). “ทบทวนแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์ข้ามยุค

สมยักบัการศกึษาในสงัคมไทย.” ใน วา่ดว้ยแนวทางการศกึษาชาตพินัธุ,์ หนา้ 1-126. กรงุเทพ: ศนูยม์านษุยวทิยา-

สรินิธร (องค์การมหาชน).




56 ณรงค์ อาจสมิติ

ทางสังคมและกาลเวลา ซึ่งจะได้กล่าวต่อไปในรายละเอียด ในหนังสือของเบเนดิค แอนเดอร์สัน 

(Benedict Anderson) ชื่อ Imagined Communities: Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism พิมพ์ครั้งแรกเมื่อปี ค.ศ. 1983 และพิมพ์อีกหลายครั้งในปีต่อๆ มา 

เป็นหนังสือที่มีอิทธิพลทางความคิดในเรื่องของรัฐชาติ ชาตินิยม ความเป็นชาติ และอัตลักษณ์

ของชาติอย่างมาก โดยได้อธิบายว่าชาติเป็นชุมชนจินตกรรม ไม่ได้มีอยู่จริง เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้น

เพื่อวัตถุประสงค์ทางการเมืองของชนชั้นปกครอง เช่นเดียวกันกับอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ (ethnic 

identity) ในกลุ่มของทฤษฎีการสร้างความรู้ ก็เชื่อในทำนองเดียวกันที่ว่าอัตลักษณ์เป็นสิ่งที่ไม่

หยดุนิง่ เปน็สิง่ทีก่ารเกดิขึน้จากกระบวนการปฏบิตักิารทางสงัคม เปน็สิง่ทีเ่รยีกวา่ “กระบวนการ

กลายมาเปน็” (process of becoming) ทีเ่ปน็ผลมาจากสงัคมทีเ่ราอาศยัอยูแ่ละเปน็ความสมัพนัธ์

ของเรากับผู้อื่น ความสัมพันธ์เชื่อมโยงระหว่างบุคคลหรือกลุ่มบุคคลกับโลกที่พวกเขาอยู่
 

อัตลักษณ์ยังหมายรวมถึงวิธีที่เรามองตัวเอง วิธีที่ผู้อื่นมองตัวเรา และอัตลักษณ์ยังครอบคลุมถึง

สิ่งที่อยู่ภายนอก สิ่งที่เป็นอัตวิสัยและสิ่งที่อยู่ภายใน เป็นตำแหน่งแห่งที่ ซึ่งได้รับการรับรองทาง

สังคมโดยผู้อื่น ไม่ใช่โดยตัวเราเอง หรืออาจกล่าวได้ว่าอัตลักษณ์เป็นการนิยามตัวตนให้ผู้อื่นได้

รับรู้ หรือเป็นการสื่อสารว่าตนเองคือใครให้ผู้อื่นทราบ ซึ่งส่งผลต่อวิธีการปฏิสัมพันธ์ของเราและ

ผู้อื่น 


จากประสบการณ์การทำงานภาคสนามที่ผู้เขียนต้องทำงานสัมพันธ์กับกลุ่มไทดำใน

ภมูภิาคตะวนัตกของประเทศไทยในหลายจงัหวดั ในชว่งป ี พ.ศ. 2552-2555 และไดม้โีอกาสเขา้

รว่มงานวนัไทยทรงดำหรอืทีช่าวไทดำเรยีกกนัวา่ งานประจำป ี ในหลายพืน้ที ่ ซึง่งานดงักลา่วเปน็

งานสำคัญที่ชาวไทดำจัดสืบเนื่องกันเป็นประจำทุกปี ข้อมูลที่นำเสนอในบทความชิ้นนี้ได้จากการ

สังเกตอย่างมีส่วนร่วม การพูดคุย และการสัมภาษณ์ทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการกับ

บุคคลที่มีส่วนในการจัดงานดังกล่าว โดยเฉพาะนายกองค์การบริหารส่วนตำบล (อบต.) คน

ปัจจุบัน และอดีตนายก อบต. ในหลายพื้นที่ ปราชญ์ชาวบ้าน และผู้ร่วมงานทั่วไป พร้อมทั้งจาก

การค้นคว้าจากเอกสารต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง เพื่อนำเสนอให้เห็นความสัมพันธ์เชิงอำนาจของรัฐ-ชาติ

ที่ส่งผลต่อการแสดงออกอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ไทดำ


บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่ออธิบายความแปรเปลี่ยนไปมาในการแสดงออกอัตลักษณ์

ชาติพันธุ์ไทดำ ซึ่งผู้เขียนได้นำเสนอให้เห็นว่า การแสดงออกถึงอัตลักษณ์ที่แปรเปลี่ยนไปมานี้

เปน็ผลมาจากเงือ่นไขภายนอก ไดแ้ก ่ ความสมัพนัธเ์ชงิอำนาจระหวา่งผูป้กครองและราษฎรอยา่ง

ชาวไทดำ ซึ่งเป็นความสัมพันธ์ที่ชาวไทดำไม่อาจปฏิเสธได้ นับตั้งแต่อดีตที่ชาวไทดำอพยพเข้ามา

ตั้งถิ่นฐานในราชอาณาจักรสยาม (ประเทศไทยในเวลาต่อมา) จวบจนเข้าสู่อิทธิพลของกระแส

รัฐชาติในสมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมาจนถึงปัจจุบัน ยิ่งไปกว่านั้นความสัมพันธ์ระหว่างราษฎร



57รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

ด้วยกันเอง ระหว่างคนไทยและคนไทดำ ก็มิได้เสมอซึ่งความรู้สึกเป็นพลเมืองเช่นเดียวกัน 

ความสัมพันธ์เชิงอำนาจเหล่านี้เมื่อผนวกด้วยปฏิบัติการทางสังคมที่ส่งผ่านวาทกรรมต่างๆ ได้ก่อ

ให้เกิดความอิหลักอิเหลื่อในการแสดงอัตลักษณ์ บางครั้งเป็นคนลาว บางครั้งเป็นคนไทย บาง

ครั้งเป็นคนลาวในความเป็นคนไทย ขณะเดียวกัน ในปัจจุบันเงื่อนไขภายในก็มีบทบาทมากขึ้น 

ชาวไทดำได้ใช้กิจกรรมการรวมกลุ่มในงานวันไทยทรงดำร่วมใจเป็นพื้นที่การฟื้นฟูอัตลักษณ์

ชาติพันธุ์ การสร้างเสริมความเข้มแข็งให้กับเครือข่ายของชาวไทดำภายในประเทศ และใช้เป็น

เวทีการแสดงออกอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ที่แตกต่างภายใต้สถาบันพระมหากษัตริย์องค์เดียวกัน ทั้งนี้

เพื่อสื่อสารให้ผู้อื่นได้รับทราบถึงการมีตัวตนและความเป็นคนไทยที่มีความแตกต่างจากคนอื่น 

ในท่ามกลางสังคมพหุลักษณ์ชาติพันธุ์อย่างสังคมไทย


เนื้อหาของบทความจะเริ่มด้วยการนำเสนอให้เห็นว่าคนไทดำนั้นมิใช่คนไทย หากแต่ถูก

ทำให้เป็นคนไทย ภายใต้อิทธิพลทางความคิดเรื่องรัฐชาติ ซึ่งเป็นไปตามกรอบความคิดของธงชัย 

วนิจิจะกลู (Thongchai 2000) ในเรือ่งของ “กลุม่ชาวบา้นนอก” ทีท่ำใหเ้ปน็คนไทยได ้ซึง่แตก่อ่น

หน้านั้นมิได้มีความคิดเช่นนี้ พร้อมทั้งวิเคราะห์การช่วงชิงความหมายผ่านกิจกรรมงานประจำปี

ไทดำในตอนท้ายของบทความ





ชื่อ “ไทดำ”: ความหมายที่ผูกติดกับถิ่นกำเนิด


ในอดีต การทำสงครามระหว่างราชอาณาจักรมุ่งเผาทำลายศูนย์กลางการปกครอง และ

เน้นการกวาดต้อนผู้คนให้ข้ามมาเป็นแรงงานของอีกราชอาณาจักรหนึ่ง ทั้งนี้ก็เพื่อป้องกันมิให้

อาณาจกัรศตัรฟูืน้ตวัและเขม้แขง็มาเปน็ภยัไดใ้นภายภาคหนา้ ดงันัน้ การทำสงครามขยายพระราช-

อำนาจของผู้ปกครองสยามในแต่ละครั้งจึงกวาดต้อนผู้คนให้เข้ามาอยู่ในสังกัดของตน มากกว่า

สนใจทรัพยากรธรรมชาติ ผู้คนเหล่านี้จะเป็นกำลังการผลิตที่สำคัญตั้งแต่เป็นแรงงานในไร่นา 

จนถึงถูกใช้เป็นเครื่องมือจรรโลงศาสนาและความเชื่อต่างๆ ตลอดจนการรักษาอำนาจราชบัลลังก์

ของเจ้าผู้ปกครอง


คนลาวโซ่ง ไทยทรงดำ ไทยโซ่ง ไทดำ ไตดำ ผู้ไตซงดำ ผู้ไทยดำ ลาวซ่ง ลาวซ่งดำ
 

จะเรียกด้วยชื่ออะไรก็ตามในบทความนี้หมายถึงกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน ที่มีถิ่นฐานเดิมอยู่บริเวณ
 

สบิสองจไุทหรอืสบิสองเจา้ไท มน ูอดุมเวช (2547) อา้งบทสมัภาษณเ์พชรตะบอง ไพศนูย ์เมือ่ปี 

พ.ศ. 2543 อธบิายคำวา่ “จ”ุ แปลวา่ “เมอืง” และคำวา่ “เจา้” หมายถงึ “หมู”่ สว่นคำวา่ “โซง่” 

ทั้งพิเชฐ สายพันธ์ (2551) และพนัส ล้วนเมือง (สัมภาษณ์ เมื่อวันที่ 25 พฤษภาคม 2554) 

อ้างจากเอกสาร ความโตเมือง ที่เขียนด้วยภาษาไทดำดั้งเดิม อธิบายสอดคล้องกันว่า “โซ่ง” เป็น



58 ณรงค์ อาจสมิติ

ชื่อเรียกหน่วยของการปกครองทางสังคมที่อยู่รอบนอกของศูนย์กลางที่มีชื่อเรียกว่า “เชียง” ตาม

ระบบการปกครองจารีตของคนไทดำดั้งเดิม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง คนไทดำกลุ่มที่คนไทยเรียกว่า

โซ่ง คือกลุ่มคนที่อาศัยอยู่เมืองรอบๆ นอกของเมืองศูนย์กลางอำนาจนั้นเอง และคำว่า “ลาวโซ่ง” 

เป็นคำที่คนไทย (สยามในขณะนั้น) เรียกตามคนลาวหลวงพระบางที่ทำหน้าที่กวาดต้อนผู้คนมา

ใหส้ยามอกีทหีนึง่ เนือ่งจากสยามไมรู่จ้กัไทดำ สยามจงึเรยีกคนกลุม่นีว้า่เปน็ลาวตามกลุม่คนลาว

หลวงพระบาง โดยแยกแยะให้ต่างจากลาวกลุ่มอื่นว่าเป็นลาวโซ่ง (พิเชฐ สายพันธ์ 2551, 84) 

ซึง่หากพจิาณาคำวา่ “ลาว” จะเหน็ไดว้า่เปน็คำทีใ่ชเ้รยีกผูค้นกลุม่ตา่งๆ ทีอ่าศยัอยูใ่นประเทศลาว 

เช่น “ลาวพวน” คือกลุ่มคนลาวที่อยู่เมืองพวน แขวงเชียงขวาง “ลาวเวียง” หมายถึงกลุ่มคนที่

เมืองเวียงจันทน์ หรือ “ลาวครั่ง” ก็มีลักษณะเช่นเดียวกันคือ ผู้คนที่อาศัยอยู่บริเวณเมืองภูครัง 

จึงเรียกว่าลาวภูครัง ต่อมากลายเป็นลาวครั่ง เป็นต้น หรือแม้แต่ผู้คนในประเทศลาวด้วยกันเอง

ยังคงมีคำเรียกคนกลุ่มต่างๆ ตามลักษณะพื้นที่ที่อยู่อาศัย เช่น “ลาวลุ่ม” หมายถึง กลุ่มคนที่ตั้ง

บา้นเรอืนในเขตทีร่าบ “ลาวเทงิ” หมายถงึกลุม่ของผูค้นทีอ่าศยัในพีน้ทีท่ีร่าบสงู หรอืคำวา่ “ลาวสงู” 

ก็หมายถงึกลุม่ของผูค้นทีอ่ยูบ่นเขตภเูขาสงู ดงันัน้จะเหน็ไดว้า่ คำวา่ “ลาว” จงึหมายถงึผูค้นทีเ่ปน็

ประชากรของประเทศลาว หากแตม่สีว่นขยายคำเรยีกตามถิน่ทีอ่ยู ่ทัง้ในแงข่องเมอืงทีต่ัง้ (locality) 

และ/หรอืภมูทิศันน์เิวศ (ecological landscape) การทีเ่รยีกคนกลุม่ชาตพินัธุต์า่งๆ โดยเติมคำว่า 

“ไทย” นำหนา้ ไมว่า่จะเปน็ “ไทยพวน” หรอื “ไทยทรงดำ” จงึเปน็เรือ่งทีช่ศูกัดิ ์วทิยาภคั (2548, 

150) เรียกว่าเป็น “สิ่งที่สร้างทางการเมือง” ทั้งสิ้น 


เรื่องราวการเล่าขานของการอพยพชาวไทดำมาเป็นข้าทาสของสยาม ยังคงได้รับการ

เล่าสืบต่อจากรุ่นสู่รุ่น แม้ว่าในรายละเอียดไม่ปรากฏหลักฐานเส้นทางการอพยพที่ชัดเจน หรือ

ให้ภาพความยากลำบากระหว่างการเดินทาง หากแต่เมื่อมาตั้งถิ่นฐานที่ถูกกำหนดให้สร้าง

หมูบ่า้นบรเิวณตำบลทา่แรง้บา้ง สะพานยีห่นบา้ง วงัตะโกบา้ง กม็เีรือ่งเลา่สบืตอ่กนัวา่ ชาวไทดำ

นั้นไม่ชอบภูมิประเทศ เนื่องจากโล่งแจ้งเกินไป ชอบที่จะอยู่ที่ราบลุ่มเชิงเขา กล่าวกันว่าเป็น

พื้นที่ซึ่งมีลักษณะคล้ายกับดินแดนถิ่นดั้งเดิมของตน จึงขออพยพและได้รับอนุญาตให้ย้ายมาตั้ง

บ้านเรือนที่บริเวณเขตอำเภอเขาย้อยในปัจจุบัน (ทวีโรจน์ กล่ำกล่อมจิตต์ 2551, 21; บังอร 

ปิยะพันธุ์ 2541, 85-86) การอพยพของชาวไทดำในยุคต้นรัตนโกสินทร์ ต่างถูกให้มาตั้งถิ่นฐาน

ที่บริเวณนี้ทั้งสิ้น จึงทำให้พื้นที่บริเวณเขตอำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี เป็นแหล่งของชาวไทดำ

กลุ่มใหญ่ เรื่อยไปในเขตอำเภอเมือง เขตอำเภอท่ายางในปัจจุบัน ก่อนจะมีการโยกย้ายไปตั้ง

ถิ่นฐานในเขตจังหวัดอื่นภายหลังจากการยกเลิกระบบไพร่ในสมัยรัชกาลที่ 5


เรือ่งเลา่ทีเ่ลา่สบืตอ่กนัมานัน้เปน็กระบวนการหนึง่ในการสรา้งความทรงจำรว่ม (collective 

memory) ของชาวไทดำ ที่บ่งบอกและถ่ายทอดถึงความไม่ใช่คนไทย หากแต่จำเป็นต้องมาอาศัย



59รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

อยู่ในแผ่นดินสยาม (ประเทศไทยในเวลาต่อมา) ดังนั้นจึงพบงานวิชาการหลายชิ้นที่กล่าวถึง

ความพยายามกลับไปยังถิ่นมาตุภูมิเดิมของคนไทดำ ไม่ว่าจะเป็นการหลบหนีจากสังกัดมูลนาย 

หรืออธิบายการพบการกระจายตัวของชาวไทดำที่ตั้งถิ่นฐานในจังหวัดต่างๆ ของประเทศไทย 

โดยกล่าวว่าเป็นความพยายามเดินทางกลับไปยังเมืองแถน แต่จำทางไม่ได้ จึงต้องปักหลักตั้ง

บ้านเรือน ณ บริเวณนั้น (บังอร ปิยะพันธุ์ 2541; สมรักษ์ ชัยสิงห์กานานนท์ 2550; มยุรี
 

วัดแก้ว 2521) หรือแม้แต่พิธีกรรมการบอกทางคนตายของชาวไทดำ เพื่อให้ผู้ตายเดินทางกลับ

ไปยังเมืองแถน ที่เชื่อว่าเป็นถิ่นที่อยู่ดั้งเดิมของชาวไทดำ เรื่องราวต่างๆ เหล่านี้เป็นการสร้าง

ความทรงจำร่วมกันที่ยังคงได้รับการถ่ายทอดอย่างต่อเนื่อง และเป็นการตอกย้ำอุดมการณ์ของ

ความเป็นชาติพันธุ์ของตน ซึ่งส่งผลต่อการสร้างอัตลักษณ์ที่สัมพันธ์กับความเปน็รัฐและชาวบ้าน
 

ในบริบทของความเป็นรัฐชาติอยู่ไม่น้อย





ไทดำในบริบทรัฐชาติไทย


ในบทความเรื่อง “The Others Within: Travel and Ethno-Spatial Differentiation of 

Siamese Subjects 1885-1910” เขียนโดย ธงชัย วินิจจะกูล (Thongchai 2000) ได้สะท้อน

วิธีคิดและการจำแนกประเภทผู้คนของชนชั้นปกครองที่มีต่อผู้อยู่ใต้การปกครองในช่วงปี ค.ศ. 

1885-1910 (พ.ศ. 2428-2453) โดยอาศัยความสัมพันธ์ของพื้นที่และระยะห่างจากศูนย์กลาง

ของอำนาจ ที่ผสมผสานความคิดการแบ่งแยกผู้คนตามลักษณะชาติพันธุ์วรรณาแบบตะวันตก 

อาทิ พื้นที่ป่าย่อมมีสถานภาพที่ด้อยกว่าเมือง ดังนั้น กลุ่มคนชาวเขา เช่น กะเหรี่ยง มูเซอ ลัวะ 

ผีตองเหลือง และกลุ่มคนอื่นๆ ที่อาศัยในป่า จึงถูกจัดให้เป็นกลุ่มคนป่า (the wild others) 

หมายถึงคนที่อยู่ห่างไกลความเจริญและไม่น่าสนใจที่จะต้องไปปกป้อง 3 ในขณะที่กลุ่มชาวนา 

จัดให้เป็นกลุ่มคนบ้านนอก หมายถึง คนที่อยู่ชายขอบของศูนย์กลางอำนาจการปกครอง คน

กลุ่มนี้มนียัของความเปน็คนไทย ในทีน่ีธ้งชยัหมายความวา่ เปน็คนอืน่ในอาณาเขตทีท่ำใหเ้ปน็คน

ไทยได ้ (the docile others) ซึ่งมีความแตกต่างจากกลุ่มคนป่าที่ไม่มีโอกาสของการทำให้เป็น

ไทยหรือ “ศิวิไลซ์” ได้นั่นเอง การแบ่งกลุ่มดังกล่าวนั้นเกิดจากชนชั้นปกครองไทยเดินทางไป

 	 3 ดูรายละเอียดใน จามะรี เชียงทอง (2547). “การเมืองเรื่องชาติพันธุ์ วัฒนธรรม และความรู้พื้นถิ่น

ในไทย เวยีดนาม และลาว” ใน วา่ดว้ยแนวทางการศกึษาชาตพินัธุ,์ หนา้ 140-141. กรงุเทพ: ศนูยม์านษุยวทิยา-
 

สรินิธร (องค์การมหาชน). 




60 ณรงค์ อาจสมิติ

ปฏิบัติราชการ หรือตรวจราชการตามหัวเมืองต่างๆ หรือเพื่อการพักผ่อน หรือจะเป็นการเดิน

ทางไปเพื่อกิจกรรมทางศาสนาก็ตาม แล้วชนชั้นผู้ปกครองพิจารณาผู้คนที่มีความความแตกต่าง

หลากหลายทางอตัลกัษณช์าตพินัธุท์ีต่า่งจากคนไทย ซึง่ธงชยัเรยีกวา่ “คนอืน่ภายในชาตเิดยีวกนั” 

(the others within) ผนวกกบักรอบความคดิเรือ่งรฐัชาต ิทีจ่ำเปน็ตอ้งกำหนดสถานภาพของผูค้น

และคนกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ซึ่งเป็นผลมาจากการทำแผนที่ประเทศสยาม (Thongchai 1994) 

และอทิธพิลความคดิเรือ่งการสรา้งชมุชนจนิตกรรม (imagined communities) ตามกรอบคดิของ

เบเนดิค แอนเดอร์สัน (Anderson 1983) ทั้งนี้ทั้งนั้นก็เพื่อง่ายต่อการปกครองดูแลและความ

มัน่คงปลอดภัยของรัฐชาตินั่นเอง 


วาทกรรมการสร้างคนอื่นให้กลายเป็นคนไทยเห็นได้ชัดในรัชสมัยพระบาทสมเด็จ
 

พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เมื่อครั้งทรงเปลี่ยนแปลงชื่อมณฑลการปกครองเทศาภิบาลที่มีคำว่า

ลาวในปี พ.ศ. 2442 เช่น มณฑลลาวเฉียงเปลี่ยนชื่อเป็นมณฑลตะวันตกเฉียงเหนือ 4 ต่อมา

เปลี่ยนชื่อเป็นมณฑลพายัพ มณฑลลาวพวนเปลี่ยนชื่อเป็นมณฑลฝ่ายเหนือ 5 และเปลี่ยนชื่อ

เปน็มณฑลอดุรในป ี พ.ศ. 2453 และมณฑลลาวกาวเปลีย่นชือ่เปน็มณฑลตะวนัออกเฉยีงเหนอื 6 

ต่อมาเปลี่ยนชื่อเป็นมณฑลอีสาน และเปลี่ยนชื่ออีกเป็นมณฑลอุบลตามลำดับ (เติม วิภาคย์-

พจนกจิ 2546, 455) ทัง้นีเ้นือ่งจากคำวา่ “ลาว” ทำใหพ้ระองคท์รงเกรงวา่คนในพืน้ทีบ่รเิวณนัน้

จะเข้ากับฝ่ายฝรั่งเศส ซึ่งไทยมีปัญหาการเสียดินแดนอยู่ในขณะนั้น พระองค์จึงมีพระบรมราช-

โองการเปลีย่นชือ่มณฑลเพือ่ใหผู้ค้นทีอ่ยูใ่นมณฑลตา่งๆ เหลา่นัน้เปน็คนชาตไิทย สจุติต ์ วงศเ์ทศ 

(2549) ยังได้กล่าวเพิ่มเติมในหนังสือ ชื่อบ้านนามเมือง จังหวัดอำนาจเจริญ ว่า ในปีเดียวกัน

นั้นเอง ทางราชการประกาศให้เลิกคำเรียกว่า “ลาว” คนลาวและคนกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ถูก

กำหนดให้เรียกว่า “ชาติไทยในบังคับของสยาม” และยิ่งถูกย้ำให้เป็นคนไทยอีกครั้งเมื่อรัฐบาล

หลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง (พ.ศ. 2475) เปลี่ยนชื่อประเทศสยามเป็นประเทศไทย เมื่อ 

พ.ศ. 2482 คนทกุชาตพินัธุใ์นประเทศไทยตอ้งเปน็คนไทย นัน่สะทอ้นใหเ้หน็วา่อทิธพิลของรัฐชาติ 

มีผลต่อการกำหนดความเป็นคนไทยคนลาว จากที่ครั้งหนึ่งคนเหล่านี้เคยเรียกตนเองว่าลาวและ

ถูกคนไทยเรียกว่าลาว ต้องถูกทำให้กลายเป็นคนไทย


	 4 มณฑลตะวันตกเฉียงเหนือ ได้แก่ เมืองเชียงใหม่ น่าน เถิน ลำพูน แพร่.


 	 5 มณฑลฝ่ายเหนือ ได้แก่ เมืองหนองคาย หนองหาร ขอนแก่น ชนบท หล่มสัก กุมุทาสัย สกลนคร 

ชัยบุรี โพนพิสัย ท่าอุเทน นครพนม มุกดาหาร.


 	 6 มณฑลตะวันออกเฉียงเหนือ ได้แก่ นครจำปาศักดิ์ อุบลราชธานี ศรีสะเกษ.







61รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

เมื่อพิจารณาในมิติของความเป็นชาติพันธุ์อย่างไทดำที่ถูกกำหนดให้ตั้งถิ่นฐานตั้งแต่การ

อพยพเข้ามาที่หัวเมืองอย่างจังหวัดเพชรบุรี แม้จะไม่ได้อยู่บนเทือกเขาสูงแต่ก็จัดได้ว่าห่างไกล

จากศูนย์กลางอำนาจรัฐอย่างกรุงเทพฯ พอสมควร “คนกลุ่มชาวบ้านนอก” อย่างคนไทดำก็เลย
 

ถูกวาทกรรมความทันสมัยแปรเปลี่ยนให้กลายเป็นคนไทยเช่นเดียวกัน ทั้งนี้ในสายตาของรัฐ

พิจารณาแล้วว่าคนเหล่านี้ยังไม่ได้รับการพัฒนา ขาดการศึกษา เป็นกลุ่มผู้คนที่ลึกลับ น่ากลัว 

นับถือผี แม้จะมีความซื่อสัตย์ จงรักภักดีต่อสถาบันพระมหากษัตริย์ และไม่เป็นภัยต่อระบอบ

การปกครองดังเช่นกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ที่จำเป็นต้องจับตาดูอย่างใกล้ชิด แต่ก็ยังจำเป็นที่จะต้อง

ได้รับการพัฒนา ดังนั้น กระบวนการพัฒนาต่างๆ ที่เป็นผลมาจากแผนพัฒนาเศรษฐกิจและ

สังคมแห่งชาติ นับตั้งแต่ฉบับที่ 1 เรื่อยมา จึงก่อให้เกิดกิจกรรมการพัฒนาในรูปแบบต่างๆ ที่

เข้าสู่ชุมชน โดยเฉพาะอย่างยิ่งการปรับเปลี่ยนวิถีการเพาะปลูกข้าวให้ทันสมัย ซึ่งเป็นอาชีพหลัก

ของชาวไทดำตัง้แตอ่ดตี 


หากจะกล่าวไปแล้ววิถีการเพาะปลูกข้าวของชาวไทดำนั้น ทำนาปลูกข้าวก็เพื่อเก็บไว้กิน 

ไว้ทำบุญให้กับบรรพบุรุษ ไม่ได้เพาะปลูกไว้เพื่อขายดังเช่นปัจจุบัน หากแต่วาทกรรมการพัฒนา

สมัยใหม่มองว่าการทำนาปลูกข้าวนาน้ำฝน ปีหนึ่งได้ผลผลิตเพียงครั้งเดียว เป็นภาพตัวแทนของ

ความล้าหลังทางการเกษตรและต้นเหตุของความยากจน เป็นวิถีการผลิตที่ไร้ประสิทธิภาพใน

วาทกรรมการพัฒนาที่ทันสมัย ดังนั้น จึงมีการส่งเสริมให้ใช้พันธุ์พืชที่ได้รับการปรับปรุง การเร่ง

การเจริญเติบโตโดยการใช้ปุ๋ยและยากำจัดศัตรูพืช การได้รับการจัดสรรน้ำจากระบบชลประทาน

เพื่อให้มีการเพาะปลูกข้าวได้หลายรอบในหนึ่งปี ซึ่งวาทกรรมการพัฒนาดังกล่าวไปเปลี่ยนวิถี

การเกษตรของชาวไทดำจากการเกษตรกรรมแบบยังชีพไปสู่การเกษตรกรรมเพื่อการค้า และให้

ความสำคญักบัระบบแลกเปลีย่นเงนิตรา จนเกดิความเสีย่งตอ่การทำนาแลว้ขาดทนุ ปญัหาหนีส้นิ 

ชาวบ้านเกิดความไม่มั่นใจว่าการทำนาปลูกข้าวเพื่อขายจะสามารถยังชีพได ้ ประกอบกับการตั้ง

โรงงานอุตสาหกรรมในพื้นที่ต่างๆ ที่ต้องการแรงงานจำนวนมากก็ยิ่งเป็นแรงดึงดูดให้ผู้คนส่วน

หนึง่ออกจากระบบการเกษตรเพือ่ทำงานในระบบโรงงาน ซำ้รา้ยสงัคมยงัประทบัตราวา่การทำงาน

ในไรน่าเปน็งานหนกัไมศ่วิไิลซ ์ตอ้งตากแดดดำนาหลงัขดหลงัแขง็ ผวิพรรณหยาบกร้าน ดังจะพบ

ไดว้า่คนหนุม่สาวรุน่ใหมไ่มม่ใีครปรารถนาจะประกอบอาชพีทำนา พอ่แมก่ย็งักลา่วสง่เสรมิ อยาก

ใหล้กูไดเ้รยีนสงูๆ ไมอ่ยากใหต้อ้งมาลำบากทำนาปลกูขา้วอยา่งพอ่แม ่ หากจะมคีนหนุม่สาวทำนา

เป็นอาชีพ สังคมก็ตีตราว่าเป็นคนหมดหนทาง ไม่สามารถหางานอื่นทำได้จึงต้องทำนา จากภาพ

ตัวแทนของความล้าหลังผสมกับการสร้างวาทกรรมว่าด้วยความทันสมัยและความยากจน ผนวก

กับค่านิยมของสังคมเป็นตัวเบียดขับให้คนรุ่นใหม่ละทิ้งอาชีพทำนาข้าว ซึ่งเป็นอาชีพดั้งเดิมที่เป็น

อัตลักษณ์ของไทดำ ให้กลายเป็นคนหนุ่มสาวตามโรงงานอุตสาหกรรม หรือทำงานตามชุมชน

เขตเมือง นับตั้งแต่งานค้าขาย แม่บ้าน ลูกจ้าง หรืองานภาคบริการอื่นๆ 




62 ณรงค์ อาจสมิติ

วิถีการทำนาเป็นวิถีที่ผูกพันกับชาวไทดำ วัฒนธรรม การละเล่นที่เชื่อมโยงกับวิถีการ
 

เกษตรกพ็ลอยมผีลกระทบตามไปดว้ย จากอดตีหลงัฤดกูารเกบ็เกีย่วจะเปน็ชว่งของการสนกุสนาน

รื่นเริงและการทำบุญใหญ่ การไปมาหาสู่ การเยี่ยมเยียนญาติพี่น้อง (รายละเอียดจะได้กล่าวต่อ

ไปในสว่นของงานไทยทรงดำรว่มใจ) เมือ่วถิชีวีติผกผนัจากวถิชีวีติการเกษตรไปเปน็วถิชีวีติลกูจา้ง 

ปฏทินิชวีติกเ็ปลีย่นตามไปดว้ย วฒันธรรมการ “แอว่สาว” ทีเ่ปน็อตัลกัษณเ์ฉพาะของไทดำทีจ่ะพบ

ในช่วงเวลานี้ก็หมดความหมาย หนุ่มสาวพบรักกันตามสถานที่ทำงาน การรื้อฟื้นวัฒนธรรม 

“การลงข่วง-แอ่วสาว” ก็กลายเป็นการสาธิต การเล่นคอนในงานประจำปีไทยทรงดำก็จะมีแต่
 

เดก็นอ้ยโยนลูกช่วงสาธิตบ้างหรือไม่ก็เป็นผู้สูงอายุ ซึ่งต่างจากอดีตที่จะเป็นคนหนุ่มคนสาว


เช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาวกลุ่มอื่นที่มีพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับผีอยู่มากมาย ทั้งที่

บริเวณบ้านเรือนที่อยู่อาศัยและพื้นที่ไร่นา ด้วยชาวไทดำมีความเชื่อว่าสิ่งเหนือธรรมชาติเหล่านี้

สามารถปกป้องคุ้มครองให้ตนและสมาชิกในครอบครัวอยู่ด้วยความสุขสวัสดิ ์ เจริญรุ่งเรือง 

แคล้วคลาดจากภัยอันตรายต่างๆ จำเป็นต้องมีการเซ่นสรวงด้วยเครื่องบูชาต่างๆ ซึ่งจริงๆ แล้ว

ตามจักรวาลวิทยาของชาวไทดำนั้น “ผี” ที่อยู่ในบ้านเรือนก็คือบรรพบุรุษของครอบครวัชาวไทดำ 

การเซน่สรวงบวงไหวก้เ็ปน็การทำบญุใหก้บัญาตบิรรรพบรุษุ เชน่เดยีวกนักลุม่คนไทยที่จะใส่บาตร 

กรวดน้ำ อุทิศส่วนบุญให้กับบรรพบุรุษ หากแต่ชาวไทดำเรียกว่า “ปาดตง” บ้าง การเสนเรือน 

หรือเสนผีเรือนบ้าง และมีขนบการทำบุญให้บรรพบุรุษที่ชัดเจน เช่น ทุกๆ 10 วนับา้ง ตามแต่

ฐานนัดรวา่เปน็ “ผูต้า้ว” หรอืผูน้อ้ย การเสนกค็อืการเซน่หรอืสงัเวยในภาษาไทยภาคกลางนั่นเอง 

ในพิธีกรรมอาจจะมีการใช้ควายหรือใช้หมู นำชิ้นส่วนต่างๆ ของพวกมันมาเป็นเครื่องเซ่นบ้าง 

การใช้คำว่า “ผี” บ้าง ทำให้ผู้คนกลุ่มอื่นเข้าใจว่าน่ากลัว เป็นกลุ่มคนที่ล้าหลัง งมงาย หากแต่

อันที่จริงแล้วเป็นกุศโลบายของคนไทดำที่สอนให้รู้จักการสัมมาคารวะ เคารพญาติผู้ใหญ่ เป็น

ปรัชญาที่แฝงไว้ด้วยการอ่อนน้อมถ่อมตน จะทำอะไรก็ต้องนึกถึงคนอื่นด้วย ดังเช่นพิธีปาดตง

ข้าวใหม่ มักจะกระทำเมื่อเก็บเกี่ยวข้าวจากนาเสร็จ ทั้งนี้ก็เพื่อเป็นการทำบุญให้กับบรรพบุรุษที่

ล่วงลบัไปแลว้ไดร้ว่มกนิขา้วใหมด่ว้ยเชน่เดยีวกบัลกูหลาน และเปน็การขอบคณุสิง่เหนอืธรรมชาติที่

ปกปกัรกัษาใหข้า้วในนาไดผ้ลผลติงอกงาม ซึง่เปน็สิง่ทีง่ดงาม พธิกีรรมทีเ่กีย่วขอ้งกบัการนบัถอืผ ี

(บรรพบรุษุ) นี ้ เปน็การบง่บอกอตัลกัษณเ์ฉพาะของชาวไทดำ หากแตบ่คุคลภายนอกวฒันธรรม

ไทดำไม่เข้าใจ ซ้ำร้ายกลับไปตีตราว่าเป็นความงมงาย สร้างคำถามให้กับคนไทดำรุ่นใหม่ว่า ควร

ประพฤติตัวเป็นคนทันสมัยด้วยการเชื่อวิทยาศาสตร์หรือควรกลายเป็นคนงมงายตามที่สังคมมอง 

แต่ยังเคารพบรรพบุรุษ


ยิ่งไปกว่านั้น วาทกรรมของการทำให้ทันสมัยที่มองผู้คนที่อยู่บ้านนอกว่าล้าหลัง อ่านไม่

ออกเขียนไม่ได้ จึงเป็นที่มาของกระบวนการพัฒนาบุคคลเหล่านี้ให้เป็นผู้เจริญแล้วด้วยการศึกษา 



63รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

ที่เชื่อว่าการศึกษาเป็นกระบวนการสร้างชาติให้เข้มแข็งได้ ระบบการศึกษาไทยในอดีตมีผลอย่าง

มากต่อการสูญเสียอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมชาติพันธุ์ ตัวอย่างหนึ่งที่เห็นได้ในเรื่องของ

การสูญเสียอัตลักษณ์ทางภาษาก็คือ การกำหนดให้นักเรียนพูดและใช้ภาษาไทยกลางเป็นภาษา

เพื่อการสื่อสารในโรงเรียน จนมีเรื่องเล่ากันว่าหากนักเรียนคนใดใช้ภาษาชาติพันธุ์ในชั้นเรียนจะ

ถูกปรับเงินหรือถูกทำโทษ ส่งผลให้เด็กนักเรียนกลัวและพยายามพูดภาษาไทยกลาง ในปัจจุบัน 

จากประสบการณ์ของผู้เขียนพบว่าที่จังหวัดสุพรรณบุรี เด็กไทดำตัวเล็กๆ ที่ยังเรียนระดับประถม

ศึกษาส่วนใหญ่ที่นั่น นอกจากจะไม่พูดภาษาไทดำแล้ว แม้แต่สำเนียงเหน่อที่เป็นอัตลักษณ์

เฉพาะถิ่นก็ไม่พบอีกเช่นกัน เด็กเหล่านั้นใช้ภาษาไทยมาตรฐานและสำเนียงกรุงเทพฯ พูดคุย

เล่นกันในบ้าน ซึ่งพื้นที่ดังกล่าวถือได้ว่าเป็นพื้นที่สำคัญของภาษากลุ่มชาติพันธุ์ หากเกิดภาวะ

ถดถอยของการแสดงอัตลักษณ์ทางภาษาในพื้นที่นี้แล้ว ย่อมคาดการณ์ได้ถึงแนวโน้มของการ
 

สูญสิ้นของภาษาชาติพันธุ์ในอนาคต


งานวิจัยของกรกิต ชุ่มกรานต์ (2552) ที่ศึกษาแบบเรียนในระดับประถมศึกษาและ

มัธยมศึกษาของไทย ตั้งแต่หลักสูตรปี พ.ศ. 2503-2544 ได้สะท้อนให้เห็นว่าแบบเรียนดังกล่าว

ได้สร้างการรับรู้แก่ผู้เรียนว่าลาวเป็นประเทศที่มีสถานภาพต่ำกว่าไทย เป็นตัวปัญหาของไทย แม้

จะมีภาพของความเป็นบ้านพี่เมืองน้องที่ดีของไทยก็ตาม กรกิตยังได้อภิปรายให้เห็นว่าแบบเรียน

เหล่านั้นเป็นผลมาจากการกำหนดจุดมุ่งหมายของหลักสูตรที่มุ่งให้ผู้เรียนเกิดความรักชาติ เป็น

พลเมืองที่ดีของชาติ จึงทำให้เกิดการสร้างแบบเรียนที่ถูกจำกัดและถูกเลือกให้เรียนรู้ ดังปรากฏ

ในกรอบและจุดมุ่งหมายของกรมวิชาการที่ระบุว่า “ต้องการสร้างพลเมืองดีสำหรับการปกครอง

ในระบอบประชาธิปไตย คำนึงถึงหน้าที่ในการพัฒนาความเจริญให้กับประเทศ มีมนุษยสัมพันธ์ 

มีความสามารถในการครองชีพ และมีความรับผิดชอบตามหน้าที่พลเมืองที่มีความรักชาติ คำนึง

ถึงความมั่นคงของชาติเป็นสำคัญ” (กรกิต ชุ่มกรานต์ 2552, 127)


ความสำเร็จของแบบเรียนดังกล่าวได้สร้างความเป็นลาวให้กลายเป็นไทย อัตลักษณ์ทาง

ภาษาและวัฒนธรรมของผู้คนกลุ่มไท-ลาวถูกตั้งคำถามและสั่นคลอน ผู้คนต่างซ่อนเร้นอัตลักษณ์

ความเป็น “ลาว” ของตนเอง เพราะถูกมองว่ามีสถานภาพที่ต่ำต้อยบ้าง เป็นตัวปัญหาของ

ประเทศไทยบ้าง ยิ่งนำความเป็น “ลาว” ไปผูกกับเรื่องระบบการปกครองที่ตรงกันข้ามของไทย 

ดังเช่น ชาวลาวพวน บ้านฝายมูล อำเภอท่าวังผา จังหวัดน่าน ที่ชูศักดิ์ วิทยาภัค (2548) นำ

เสนอให้เห็นว่าผู้คนลาวพวนที่นั่นจะไม่แสดงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตนเอง ไม่ว่าจะเป็นภาษาพูด 

ประเพณี ความเชื่อ และการแต่งตัว ในช่วงการต่อสู้ระหว่างรัฐบาลไทยกับกองกำลังติดอาวุธของ

พรรคคอมมวินสิตแ์หง่ประเทศไทย (พคท.) ตามแนวชายแดนไทย-ลาว ทัง้นีก้เ็พือ่ความปลอดภยั

ของตนเอง แม้ว่าชาวไทดำไม่ถูกเพ็งเล็งในเรื่องภัยของความมั่นคงแห่งชาติ หากแต่ความเป็น 



64 ณรงค์ อาจสมิติ

“ลาว” ก็มีผลต่อความรู้สึกนึกคิดของผู้คนที่มองว่าเป็นคนต่ำต้อย เมื่อผนวกกับความเชื่อในการ

นับถือ “ผี” และเป็น “ชาวบ้านนอก” ตามกรอบความคิดของธงชัย ที่ว่าอยู่ห่างไกลจาก

ศูนย์กลางของอำนาจ (ในที่นี้คือความเจริญหรือความทันสมัย) จึงส่งผลให้รู้สึกอึดอัดใจต่อการ

แสดงออกทางอัตลักษณ์ไม่ว่าจะเป็นภาษาพูด หรือการแต่งกาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อต้องออก

นอกพื้นที่ชุมชนของตน





ผู้ปกครองและผู้ถูกปกครอง: ตำแหน่งและแห่งที่ 


ตามกรอบความคิดของธงชัยที่อธิบายการมองของผู้ปกครองต่อคนกลุ่มชาติพันธุ์ในช่วง 

พ.ศ. 2428-2453 (รชัสมยัพระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกลา้เจา้อยูห่วั) แมจ้ะมองวา่ชาวไทดำเปน็

ผู้คนในกลุ่มของ “คนบ้านนอก” ที่สามารถทำให้เป็นไทยได้ อันเป็นผลมาจากอิทธิพลของรัฐชาติ 

ซึง่สง่ผลมาถงึปจัจบุนัทีค่นเหลา่นีจ้ะถกูกระบวนการมากมายทำใหก้ลายเปน็คนไทยดงัทีไ่ดก้ลา่วมา

แลว้ในขา้งตน้ นัน่หมายความวา่กอ่นหนา้นัน้ผูป้กครองมไิดม้องคนเหลา่นัน้วา่เปน็ “คนบา้นนอก” 

ซึ่งมีผลต่อความสัมพันธ์และการปฏิบัติต่อกันของผู้ปกครองและผู้ถูกปกครองในอีกรูปแบบหนึ่ง


หากยอ้นกลบัไปในชว่งของการอพยพเขา้มาอาศยัพระบรมโพธสิมภารของพระเจา้แผน่ดิน

แห่งกรุงสยามนั้น โดยนัยแล้วก็บ่งบอกถึงสถานภาพทางสังคมของคนไทดำได้เป็นอย่างดี คน

เหลา่นีจ้ะถกูปกครอง ควบคมุ และดแูลโดยคนไทย มหีนา้ทีร่บัใชต้ามแตผู่ป้กครองจะสัง่การลงมา 

ไพร่โดยเฉพาะไพร่ที่ได้มาด้วยสงครามเช่นไทดำนี ้ ในสมัยกรุงธนบุรีและกรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น

นั้นมีคุณค่าเหมือนบำเหน็จในการทำราชการแก่ขุนนาง ขุนนางจะได้รับไพร่เข้าสังกัดตามแต่

พระเจ้าอยู่หัวจะทรงประทานมาให้ จะสั่งให้ไพร่ทำอะไรก็ได้ ไพร่ก็มีหน้าที่ต้องทำตามคำสั่งนั้นๆ 

ดังตัวอย่างที่ ทวีโรจน์ กล่ำกล่อมจิตต์ (2551) ได้อธิบายว่าไพร่ไทดำในสังกัดของเจ้าเมือง

เพชรบรุเีปน็แรงงานกอ่สรา้งพระราชวงัพระนครครี ี ในครัง้ทีพ่ระบาทสมเดจ็พระจอมเกลา้เจา้อยูห่วั

ทรงมีพระราชประสงค์จะสร้างพระราชวัง เจ้าเมืองเพชรบุรีในครั้งนั้นคือ พระยาเพชรพิไสย

ศรีสวัสดิ์ (ท้วม บุนนาค) รับสนองพระราชโองการเกณฑ์แรงงานก่อสร้าง และแรงงานที่สำคัญก็

คือคนไทดำที่ตั้งบ้านเรือนอยู่บริเวณจังหวัดเพชรบุรี ร่วมกับแรงงานอื่นๆ นั้นเอง โดยมีพระยา
 

ศรีสุริยวงศ์ (ช่วง บุนนาค) ในขณะนั้นดำรงตำแหน่งสมุหพระกลาโหมเป็นแม่กองงานใหญ่ 

ควบคุมการก่อสร้างอีกชั้นหนึ่ง ด้วยความเป็นไพร่หรือเรียกได้ว่าชนชั้นล่างสุดรองจากทาส และ

ต้องอยู่ในปกครองของมูลนาย รับใช้บ้านเมืองด้วยการเข้าเวร ก็แล้วแต่การเข้าเวรนั้นนายจะสั่ง

ใหท้ำอะไร ดงัเชน่ตวัอยา่งในขา้งตน้ทีเ่ปน็แรงงานกอ่สรา้งพระราชวงั บงัอร ปยิะพนัธุ ์(2541) ยงั

ไดก้ลา่วอกีวา่ การอยูใ่นหมวดหมูม่สีงักดัเชน่นีเ้พือ่สะดวกในการควบคมุและการเกบ็ผลประโยชน์ 



65รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

นั่นแสดงให้เห็นว่าไพร่มีหน้าที่เป็นผู้ผลิตและสร้างผลประโยชน์ให้แก่นายผู้ปกครอง ไม่ว่าจะเป็น

ส่วยและเงินส่งเข้ารัฐ หรือแรงงานในฐานะผู้ผลิต (เพาะปลูกข้าว) สะสมเสบียง แรงงานกอ่สรา้ง 

หรือเป็นกำลังทหารในยามสงครามปกป้องราชอาณาจักรของผู้ปกครอง ดังนั้น การสูญหายของ

ไพร่จึงมีผลโดยตรงต่อการสูญเสียผลประโยชน์ของผู้ปกครองเช่นกัน จึงจำเป็นต้องดูแล 

“แรงงานในฐานะผู้ผลิต” มิให้หลบหนี กฎเกณฑ์และระบบการควบคุมต่างๆ จึงถูกสร้างขึ้น


ดว้ยมมุมองทีเ่หน็ไพรส่งครามอยา่งไทดำเปน็เพยีง “วตัถธุาตแุรงงานในฐานะผูผ้ลติ” จะ

ใช้อย่างไร จะยกให้ใครก็ได้ ยิ่งไปกว่านั้นลูกสาวบ้านใดถูกใจจะใคร่ขอไปเป็นเมียก็ต้องได้ เรื่อง

ราวเช่นนี้เกิดขึ้นกับไทดำและมีบันทึกในหนังสือเจ้าจอมโซ่ง ว่า 


เจ้าพระยาสุรพันธ์พิสุทธิ์ (เทศ) ได้มาลงข่วงด้วยโดยแวะมาที่บ้านกำนันฮ่อ 

(ห้อ) จึงได้พบกับนางทรัพย์ (ต่อมาได้เป็นหม่อมทรัพย์) ก็รู้สึกพอใจเป็นอย่าง

มาก อยากจะได้เอาเป็นเมีย จึงได้เอ่ยปากขอนางทรัพย์จากกำนันฮ่อ เอาไปอยู่

จวนเจ้าเมือง แต่กำนันฮ่อได้ปฏิเสธบ่ายเบี่ยงว่าลูกสาวยังเด็กเล็กนักอย่าเอาไป

เลย ที่ใต้ถุนเรือนมีวัวงามอยู่หนึ่งคู่ ถ้าท่านเจ้าเมืองพอใจ ก็เอาไปเถอะ ขออย่า

ได้เอาลูกสาวไปเลย.. ยายติ่งเล่าว่า ตอนที่เจ้าพระยาสุรพันธ์ฯ (เทศ) ให้คนมา

จับเอาตัวนางทรัพย์ใส่เกวียนไปทุกคนพากันร้องไห้กันระงมด้วยความเสียใจกัน

ทั้งหมู่บ้าน... (ทวีโรจน์ กล่ำกล่อมจิตต์ 2551, 61)


เหตกุารณใ์นครัง้นัน้ เปน็ความเศรา้สลดทีส่ดุของโซง่บา้นหนองกะโล ้ (ทา่โล)้ นบัแตน่ัน้

มา โซง่บา้นหนองกะโล ้(ทา่โล)้ เวลาเหน็คนแปลกหนา้ใสร่องเทา้เขา้มาในหมูบ่า้นกจ็ะสง่สญัญาณ

บอกให้รู้ตัว ด้วยความเกรงกลัวว่าจะเป็นเจ้าหน้าที่จากบ้านเมือง ซึ่งส่วนใหญ่จะใส่รองเท้า บ้าน

ไหนมีลูกสาวก็จะพาเอาตัวไปซ่อนไว้จนมิดชิด (เพิ่งอ้าง, 62)


ความสัมพันธ์ระหว่างมูลนายกับไพร่ มีลักษณะของความสัมพันธ์ที่ไม่ใช่ญาติ หากแต่

เป็นความสัมพันธ์ที่ฝ่ายหนึ่งอยู่ในฐานะเหนือกว่าอีกฝ่ายหนึ่ง ด้วยตำแหน่งแห่งที่ซึ่งคนหนึ่งเป็น

ผู้ปกครองทำหน้าที่ปกครองดูแลคนในบังคับ กับอีกฝ่ายหนึ่งสำนึกว่าเป็นคนอื่นที่เข้ามาอาศัย

แผน่ดนิผูอ้ืน่อยูอ่าศยั การกระทำการใดๆ กเ็พือ่แลกดว้ยความมัน่คงปลอดภยัในชวีติและทรพัยส์นิ

ของตนและคนในครอบครัว ความเอารัดเอาเปรียบ ข่มเหง รังแก บังคับจิตใจจึงเกิดขึ้น ผู้ถูก

ปกครองมิอาจปฏิเสธความต้องการของผู้ปกครองได้ จะทำได้ก็เพียงอดกลั้น อดทน หรือหลบ

หนจีากสงักดั ซึง่กเ็ปน็ไดย้ากเนือ่งจากระบบสกัเลกไพรค่วบคมุไว ้บงัอร ปยิะพนัธุ ์(2541) อา้งถงึ

พระราชหัตถเลขาของรัชกาลที่ 5 ที่ทรงบันทึกว่า ในปี พ.ศ. 2438 มีชาวไทดำย้ายออกจาก

เมอืงเพชรบรุมีาอยูแ่ขวโพธิห์กัและโคกคลงั แขวงเมอืงราชบรุปีระมาณ 700 คนเศษ ดว้ยสาเหตุ






66 ณรงค์ อาจสมิติ

ความเดือดร้อนต้องเสียเงินค่าราชการและถูกเกณฑ์ทำนาหลวง ซึ่งการอพยพย้ายถิ่นดังกล่าว

เกิดขึ้นภายหลังการยกเลิกระบบไพร่ เปลี่ยนมาใช้พระราชบัญญัติเกณฑ์ทหารแทนในปี พ.ศ. 

2438 ส่งผลให้เกิดการอพยพโยกย้าย บ้างต้องการกลับมาตุภูมิเดิม บ้างต้องการหาที่ทำกิน
 

แห่งใหม่ที่อุดมสมบูรณ์กว่า หรือหลีกหนีจากความยากลำบากจากการถูกบังคับต่างๆ 


ในงานศึกษาของสุวิชัย โกศัยยะวัฒน์ (2549) ได้ให้ภาพความเป็นอยู่ของไพร่โดย
 

ภาพรวมว่า ไพร่มีความเป็นอยู่อย่างเรียบง่ายตามฐานะ การศึกษาที่ผ่านทางวัดไม่ได้รับมากนัก

โดยเฉพาะวิชาหนังสือ เพราะไม่มีความจำเป็น ชีวิตส่วนใหญ่ของไพร่หมดไปกับการทำมาหากิน

และการรับใช้ผู้ปกครอง วัดมีหน้าที่สอดแทรกความรู้ด้านขนบธรรมเนียม ประเพณี ความเชื่อ

ทางศาสนา อคิน รพีพัฒน์ (2518) ได้วิเคราะห์ให้เห็นว่าความเชื่อมีส่วนอย่างมากในการคุม

พฤติกรรมของไพร่ให้พอใจและยอมรับฐานะอันต่ำต้อยของตนในสังคม ทำให้ไพร่ตกอยู่ใต้การ

บังคับบัญชาของชนชั้นผู้ปกครอง เพราะเชื่อในชะตาชีวิตของตนที่เกิดมามีหน้าที่ต้องเชื่อฟัง 

เคารพยำเกรงมูลนาย ยอมรับใช้ด้วยแรงงานเพื่อให้มูลนายหรือผู้ปกครองพอใจ และให้ความ

คุ้มครองแก่ตนให้ปลอดภัยในการดำเนินชีวิตได ้ ความเชื่อดังกล่าวจึงควบคุมระบบสังคมให้ดำเนนิ

ไปตามโครงสร้างของการมีระบบไพร่ตลอดมา


ไม่เพียงแต่มุมมองของผู้ปกครองที่เห็นชาวไทดำเป็นเพียงข้าในสังกัด ที่จะกระทำอะไร

ก็ได้ ในสายตาคนไทยยังมองว่าคนไทดำเป็น “พลเมืองชั้นสอง” ภาพของการเป็นพลเมืองชั้นสอง

ปรากฏให้เห็นเด่นชัดภายหลังจากที่ไพร่มีอิสระไม่ขึ้นกับมูลนายหลังปี พ.ศ. 2438 ผลของการ

ยกเลิกระบบไพร่ทำให้คนกลุ่มชาติพันธุ์เป็นอิสระไม่ขึ้นกับมูลนาย มีอิสระที่จะไปทำมาหากินใน

พื้นที่อื่นๆ มนู อุดมเวช (2547) ได้อธิบายรูปแบบการอพยพของชาวไทดำว่ามีลักษณะเปน็การ

อพยพจากชนบทแห่งหนึ่งไปยังชนบทอีกแห่งหนึ่ง ด้วยเหตุผลของความต้องการที่ดินทำกิน
 

มากกว่าการอพยพเข้าเมืองใหญ่ ไม่ว่าที่ดินแห่งใหม่จะอยู่ไกลเพียงใด อยู่ห่างจากเมืองเพียงใด 

หรือห่างจากการดูแลของผู้ปกครองหรือไม่ ชาวไทดำมิได้สนใจประโยชน์อันพึงได้จากผู้ปกครอง 

ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า ในช่วงเวลาที่ผ่านมาผู้ปกครองมิได้สร้างความพึงพอใจ หรือเป็นที่พึ่งพาของ

ชาวไทดำได้เลย 


พื้นที่ซึ่งชาวไทดำไปตั้งถิ่นฐานใหม่จึงมักต้องไปถางป่าจับจองที่ดินลึกเข้าในป่า พื้นที่ราบ

อื่นๆ จะมีผู้คนอาศัยอยู่ก่อนแล้วทั้งนั้น โดยเฉพาะคนไทยที่มีอาชีพเกษตรกรรมเช่นเดียวกัน
 

ผู้ที่มาทีหลังจึงต้องบุกป่าเข้าไปจับจองที่ดินทำกินลึกเข้าไป ความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ก็

มิได้ราบรื่น ด้วยความเป็นผู้มาใหม่มักถูกคนไทยที่มีนิสัยนักเลงกลั่นแกล้ง ลุงนวลเล่าว่า 

“โอย้..สมยัลงุยงัวยัรุน่ ยงัจำไดเ้ลย พอ่เลา่ใหฟ้งัวา่ ควายทีบ่า้นหายไป พรรคพวกพีน่อ้งตอ้งจดุคบ



67รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

ไปตามหา แยกกันไปเป็นกลุ่มๆ ตามได้บ้าง ไม่ได้บ้าง บางทีไปเจอเหลือแต่ซากแล้ว พวก
 

คนไทยนั่นล่ะ ชอบขโมย เราก็รู้ว่าพวกไหน แต่ไม่มีหลักฐาน จับมันไม่ได้ ชาวบ้าน (หมายถึง

ชาวไทดำ - ตีความหมายโดยผู้เขียน) ต้องระวังกันเอง” (นวล, สัมภาษณ์)


เรื่องการถูกขโมยควายและอุปกรณ์การทำงานหากิน เป็นเรื่องที่ชาวไทดำในทุกพื้นที่

เล่าให้ลูกหลานได้ฟังอยู่เสมอ แม้หมู่บ้านของชาวไทดำจะเป็นกลุ่มก้อนมีขนาดใหญ่ แต่ก็ยังโดน

รังแก ไม่ว่าจะด้วยการทำร้ายร่างกาย การข่มขู่ ผู้หญิงก็อาจถูกล่วงเกินทางเพศ ด้วยความ
 

เกรงกลัว ชาวไทดำจึงมักต้องไปไหนกันเป็นกลุ่ม ค่ำมืดก็อยู่ในบ้านเรือนของตน นายพนัสเล่าว่า 

“คันไถ คราด กระบุง กระจาด มันก็แกล้งเอาไป ก็ไม่รู้จะเอาไปทำไม แต่มันก็หาย” (พนัส 

ล้วนเมือง, สัมภาษณ์) ด้วยความเคียดแค้นที่ชาวไทดำมักถูกรังแก คำสบถที่เอ่ยถึงคนไทยจึง

ปรากฏให้เห็น เช่นคำว่า “บักโกย” หรือ “บะโกย” 7 หรือคำว่า “ผู้โกย” หากต้องกล่าวถึงคนไทย

เชิงสุภาพ ในหนังสือ เจ้าจอมโซ่ง ทวีโรจน์ กล่ำกล่อมจิตต์ (2551) ได้สันนิษฐานว่า คำว่า
 

“ผู้โกย” น่าจะเป็นคำที่เกิดขึ้นในช่วงหลังจากการเลิกระบบไพร่ ทาส ที่ชาวไทดำมีอิสระในการ

หาที่ดินทำมาหากิน และเมื่อต้องไปตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ที่มี “เจ้าถิ่น” (คนไทย) อาศัยอยู่ก่อน 

และการกระทบกระเทียบและการใช้อำนาจบาตรใหญ่ของผู้ที่อยู่มาก่อนได้สร้างความอึดอัดให้แก่

ชาวไทดำ และดว้ยอปุนสิยัของชาวไทดำทีเ่ปน็คนเงยีบๆ รกัสงบ ไมช่อบมปีากมเีสยีงกบัใคร เมือ่

ถกูขม่เหงจนไมม่ทีางสูไ้ด ้คำสบถ “บะโกย” จงึนา่จะเกดิขึน้ในชว่งนี ้ทัศนคติระหว่างคนสองกลุ่ม

ที่ไม่ลงรอยกันยังสะท้อนได้จากคำพูดที่ว่า “คนไทยมักมีนิสัยเป็นนักเลง ขี้เกียจ ไม่ขยันทำมา

หากนิ” ในขณะเดยีวกนัคนไทยชอบดถูกูดแูคลน ดา่วา่คนลาวกนิกบ กินเขียด ด่าว่าขี้ขอบ้าง บ้าง

ก็ว่าพิธีกรรมเยอะ ผีแยะ เอาแต่สนุกรื่นเริงเล่นแคนกันตั้งแต่บ่ายจนดึก เป็นคนเกียจคร้าน 

ยากจน หาเช้ากินค่ำ ที่ยังพออยู่กินได้ก็เพราะความอุดมสมบูรณ์ของแผ่นดินไทย เป็นต้น


จากข้อมูลที่ได้อภิปรายในข้างต้นพอจะนำเสนอให้เห็นได้ว่า ความสัมพันธ์ของผู้ปกครอง

กับไทดำเป็นไปในลักษณะผู้มีอำนาจเหนือกว่าใช้ประโยชน์จากผู้ที่ต่ำต้อยกว่า แม้ว่าในรัชสมัย

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ผู้ปกครองจะพิจารณาว่าไทดำเป็น “คนบ้านนอก” ที่

สามารถทำใหเ้ปน็ไทยได ้หากแตใ่นอดตีกอ่นหนา้นัน้ ชาวไทดำเปน็เพยีง “สิง่ของ” ทีผู่ป้กครองจะ

	 7 เป็นคำที่ไทดำใช้เรียกขานคนไทย (สยาม) มาแต่เดิม มีความหมายส่อไปในทางลบ ซึ่งสะท้อนถึง

ความไม่พอใจ.







68 ณรงค์ อาจสมิติ

มอบเป็นบำเหน็จรางวัลแก่ข้าราชการ เป็น “แรงงานในฐานะผู้ผลิต” หรือ “ข้าทาส” ที่ผู้ปกครอง

จะกระทำสิ่งใดก็ได้ ยิ่งไปกว่านั้นคนไทยเองก็ยังรังเกียจเดียดฉันท์ ดูแคลนต่างๆ นานา บ้างก็

กลั่นแกล้ง จนเกิดคำว่า “บะโกย” ที่สบถคนไทยซึ่งเกิดขึ้นตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมา





การแสดงอัตลักษณ์ในงานวันไทยทรงดำร่วมใจ:


พัฒนาการของความหมาย


จากวาทกรรมการสร้างคนอื่นให้กลายเป็นคนไทยมาสู่วาทกรรมการพัฒนาเพื่อความ
 

ทันสมัย ที่ปฏิบัติการผ่านแผนการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาต ิ นับตั้งแต่ฉบับที ่ 1 (พ.ศ. 

2504 - 2509) ทีมุ่ง่เน้นการพัฒนาโครงสร้างพื้นฐาน “น้ำไหล ไฟสว่าง ทางดี มีงานทำ” มาสู่

การให้ความสำคัญกับการพัฒนาภูมิภาคและท้องถิ่นในชนบทที่ห่างไกลและทุรกันดารในฉบบัที ่2 

(พ.ศ. 2510 - 2514) และ ฉบับที่ 3 (พ.ศ. 2515 - 2519) โดยเฉพาะการมุ่งเพิ่มผลผลิตทาง 
 

การเกษตร ไม่ว่าจะเป็นการส่งเสริมและปรับปรุงพันธุ์พืช การพัฒนาและใช้สารเคมีกำจัดศัตรู

พืชและการใช้ปุ๋ยเร่งผลผลิต สนับสนุนด้วยการขยายระบบชลประทานให้ชาวบ้านได้มีน้ำใช้เพื่อ

เพิม่ผลผลติทางการเกษตร สิง่ตา่งๆ เหลา่นีล้ว้นนำไปสูร่ะบบเกษตรกรรมแบบเขม้ขน้ในเวลาตอ่มา 

มีความต้องการใช้ที่ดินเพิ่มขึ้น เปลี่ยนวิถีการผลิตของชาวไทดำที่ทำนาปลูกข้าวเพื่อการบริโภคใน

ครัวเรือนไปสู่การผลิตเพื่อจำหน่าย และให้ความสำคัญกับมูลค่าการแลกเปลี่ยนตามระบบเงินตรา 

ยิ่งมีการปรับปรุงระบบคมนาคมให้มีความสะดวกในการเดินทางของผู้คนและขนส่งผลผลิตจาก

ชุมชนสู่เมือง มีการตั้งโรงงานอุตสาหกรรมในเขตชานเมืองใหญ่ ก็ยิ่งกลับกลายเป็นการดึงผู้คน

ส่วนหนึ่งออกจากภาคเกษตรกรรมให้เข้าสู่ระบบโรงงานที่มีค่าตอบแทนเป็นรายเดือนที่แน่นอน

กว่ารายได้ในไร่นาที่ยังมีความเสี่ยงต่อการขาดทุน แม้วิถีชีวิตของผู้คนในชนบทโดยภาพรวมจะได้

รับการดูแลที่ดีขึ้น เศรษฐกิจของประเทศเจรญิเตบิโตอยา่งกา้วกระโดด แตใ่นขณะเดยีวกนักส็ง่ผล

ให้เกิดค่านิยมใหม ่ โดยเฉพาะคนหนุ่มสาวที่ได้รับการศึกษาสูงขึ้น จึงสนใจจะทำงานในโรงงาน

อุตสาหกรรมมากกว่าทำงานในหมู่บ้าน


วัฒนธรรมประเพณีหลายอย่างเริ่มเสื่อมคลาย การรับเอาอิทธิพลของความทันสมัย
 

ส่งผลอย่างเด่นชัดต่อรูปแบบอัตลักษณ์การแสดงออกแบบเดิม อาทิ การแต่งกายและทรงผมที่

ชาวไทดำมีขนบเป็นเอกลักษณ์ของตนเองก็หมดความนิยม การแสดงออกอัตลักษณ์ไทดำผ่าน

ประเพณีการลงข่วง-แอ่วสาวที่เป็นไปตามปฏิทินการเกษตรก็ได้รับผลกระทบไปด้วย แต่เดิม

ประเพณีนี้จัดขึ้นหลังฤดูการเก็บเกี่ยวข้าวในนา ซึ่งมักตรงกับฤดูร้อน ช่วงเวลาดังกล่าวจะเป็น

ช่วงของการว่างเว้นจากการทำนา ซึ่งก็เป็นเช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่นที่มีวัฒนธรรมการทำนา



69รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

น้ำฝน ประเพณีการลงข่วง-แอ่วสาวของชาวไทดำนั้นจะมีการเล่นคอน-รำแคน หรือภาษาไทดำ

ออกเสียงว่า อิ่นก๊อน รำแก๊น ในอดีตจะเป็นเรื่องราวของคนหนุ่มสาว ที่หนุ่มๆ ตามบ้านต่างๆ 

จะไปแอว่ (เทีย่ว/เยีย่ม) สาวตา่งหมูบ่า้น เพือ่ทำความรูจ้กั เกีย้วพาราส ีผกูสมคัรรกัใคร ่จนไปถงึ

ขั้นของการกินดอง (แต่งงาน) นับได้ว่าเป็นกุศโลบายของชาวไทดำในอดีตที่ต้องการให้คนหนุ่ม
 

คนสาวได้มีโอกาสพบเจอกัน เป็นการขยายความสัมพันธ์ไปยังหมู่บ้านไทดำในพื้นที่อื่น ประเพณี

การแอ่วสาวนี้ได้รับการสืบทอดมาจนถึงยุคหนึ่ง ลุงคง อัวคนซื่อ เล่าว่า “แต่ก่อนไปกันเป็น
 

กลุ่มๆ คนหนุ่มบ้านนี้รวมกัน มีกันหลายวัย เอาเฉพาะพวกกันตั้งแต่วัยรุ่นขึ้นมา เด็กๆ เขาไม่ได้

ไปหรอก ทุกคนต้องช่วยตัวเองได้ จะมีคนใหญ่เป็นหัวหน้า คนอื่นก็ต้องเชี่อฟัง ไปแต่ละครั้งไป

กันเดือนๆ ไปหมู่บ้านโน้นต่อหมู่บ้านนี้ สนุก.. มีหมอแคนไปด้วย หมอแคนนี้สำคัญ ไม่มีเสียง

แคนก็ไม่สนุก แต่เดี๋ยวนี้ไม่มีแล้ว คนหนุ่มคนสาวเขาไม่ต้องเจอกันแบบนี้แล้ว เขาเจอกันที่

โรงงาน คนไปแอ่วสาวก็พลอยหมดไปด้วย” (คง อัวคนซื่อ, สัมภาษณ์)


หากพจิารณาตามปฏทินิการเกษตรของชาวไทดำ ในรอบปหีนึง่ๆ เดอืนเมษายนของทกุปี 

หรอืทีช่าวไทดำเรยีกกนัวา่ เดอืน 5 ตามปฏทินิจนัทรคตจิะเปน็ชว่งเวลาทีเ่สรจ็สิน้การเกบ็เกีย่วขา้ว

ในนา ซึ่งเรียกได้ว่าเป็นอาชีพหลักของชาวไทดำมาตั้งแต่อดีต ยามหมดภารกิจจากนาถือเป็น

โอกาสอันดีที่จะได้ผ่อนคลายความเหนื่อยล้าตลอดฤดูทำนา ในช่วงฤดูร้อนนี้เองจึงเป็นช่วงของ

การเฉลิมฉลองและงานรื่นเริงต่างๆ ตามขนบประเพณีของผู้คนตระกูลไท-ลาว จะพบงานเฉลิม

ฉลองโดยเฉพาะงานตรุษสงกรานต์ที่ถือได้ว่าเป็นงานบุญใหญ่ที่จัดกันอยู่ทั่วไป ไทดำเองก็มี

วัฒนธรรมงานเฉลิมฉลองเช่นเดียวกัน งานสงกรานต์ไทดำเป็นการแสดงอัตลักษณ์ที่สะท้อนถึง

ความอ่อนน้อม เคารพผู้อาวุโส แสดงความกตัญญู และยังมีความสนุกสนาน นับตั้งแต่เช้าที่มี

การตักบาตรพระสงฆ์ การทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้กับญาติผู้ใหญ่ที่เสียชีวิตไปแล้ว ปัจจุบันยังได้

เพิ่มการรดน้ำขอพรผู้สูงอายุ ตอนเย็นก็จะจัดงานรื่นเริงสนุกสนาน 


ประเพณีการเล่นคอน-รำแคนได้ถูกเปลี่ยนความหมายไป ด้วยการพัฒนาประเทศที่ดึง

คนออกจากหมูบ่า้น คนหนุม่คนสาวใหค้วามสนใจกบัการทำงานนอกภาคการเกษตรกรรมมากกวา่

งานในไร่นา จนความหมายแบบดั้งเดิมของการพบกันตามประเพณีแอ่วสาวแทบหมดไป หลาย

หมู่บ้านของชาวไทดำไม่มีการแอ่วสาว หนุ่มสาวพบรักกันตามโรงงาน จากความหมายเพื่อเปิด

โอกาสให้คนหนุ่มสาวได้พบกันก็แปรเปลี่ยน คงเหลือเพียงความสนุกสนานของการได้มาฟ้อนรำ 

คนทุกเพศทุกวัยสามารถมาร่วมฟ้อนแคนในเทศกาลนี้ เป็นการผ่อนคลายจากการเหน็ดเหนื่อย

จากภาระงาน ความจำเป็นของการไปแอ่วสาวแล้วฟ้อนแคนกันระหว่างชายหญิง ก็กลายมา

เป็นการจัดงานเพื่อความสนุกสาน ซึ่งก็แล้วแต่ความสะดวกของแต่ละหมู่บ้าน แต่การแวะเวียน



70 ณรงค์ อาจสมิติ

ไปเที่ยวเล่นของชาวไทดำก็ยังคงมีอยู่อย่างต่อเนื่อง แม้จะไม่ได้มีวัตถุประสงค์ไปเพื่อการแอ่วสาว 

แต่หากเป็นการไปเยี่ยมเยียนหรือเที่ยวเล่นตามหมู่บ้านที่จัดงาน รายละเอียดของการจัดงานก็

แปรเปลี่ยนตามไปด้วย


ในพืน้ทีจ่งัหวดัเพชรบรุ ี โดยเฉพาะบรเิวณอำเภอเขายอ้ย จดัไดว้า่เปน็พืน้ทีซ่ึง่มชีาวไทดำ

ตั้งบ้านเรือนอยู่เป็นจำนวนมาก และเป็นแหล่งของวัฒนธรรมประเพณีไทดำที่สำคัญ ในอดีตการ

จัดงานรื่นเริงเล่นคอน รำแคนจะจัดกันเป็นประเพณีปฏิบัติ เนื่องด้วยความคิดของศึกษาธิการ

อำเภอเขายอ้ยในขณะนัน้ (ราวป ีพ.ศ. 2517) มคีวามตอ้งการรวบรวมงานทีจ่ดักนักระจดักระจาย

ตามหมู่บ้านต่างๆ ให้มาจัดงานพร้อมกันวันเดียวกัน เพื่อไม่ต้องแย่งคนมาเที่ยวงาน และคิด

อยากจะเชิญข้าราชการผู้ใหญ่ของจังหวัดให้มารับรู้การจัดงานนี้ ในขณะนั้นกระแสของการรวม

ความเป็นคนไทยหนึ่งเดียวกันเป็นกระแสที่มีพลัง คนไทดำในขณะนั้นมักถูกเรียกว่า “ลาวโซ่ง” 

ด้วยเชื่อกันว่าเป็นคนที่อพยพมาจากประเทศลาว ก็เลยมีคำว่า “ลาว” นำหน้าคนกลุ่มนี้มาโดย

ตลอด และมายาคติที่ความหมายของคำว่า “ลาว” ในขณะนั้นแฝงด้วยนัยของความมีอคติทาง

ชาตพินัธุ ์ ศกึษาธกิารอำเภอเขายอ้ยในขณะนัน้จงึปรกึษากนักบับคุคลหลายกลุม่และประดษิฐค์ำวา่ 

“ไทยทรงดำ” เพื่อใช้เป็นชื่อจัดงาน “วันไทยทรงดำร่วมใจ” พร้อมทั้งกำหนดให้วันที่ 10 เมษายน

ของทุกปี เป็นวันจัดงานวันไทยทรงดำร่วมใจที่บริเวณบ้านหนองปรง อำเภอเขาย้อย ซึ่งการจัด

งานในครั้งนั้นประสบความสำเร็จอย่างมาก ได้รับความชื่นชมจากคนหลายฝ่าย งานวันไทยทรง

ดำรว่มใจในครัง้นัน้กไ็มไ่ดม้รีปูแบบพเิศษไปกวา่การจดังานเลน่คอน-รำแคนปกตทิีท่กุหมูบ่า้นจดักนั

ในขณะนั้น เน้นที่ความสนุกสนาน ให้ทุกคนทุกเพศทุกวัยได้มาพักผ่อน ฟ้อนรำกันอย่าง

สนุกสนาน (พนัส ล้วนเมือง, สัมภาษณ์) 


การเลน่คอน รำแคนจากทีเ่คยเปน็สว่นหนึง่ของวถิขีองชาวบา้น วถิชีวีติชมุชน ทีช่าวไทดำ

ได้แสดงออกทางอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตน อยู่มาวันหนึ่งความหมายดั้งเดิมได้เริ่มสูญหาย และ

เริ่มถูกทำให้เป็นวิถีของราชการ วิถีของผู้มีอำนาจ และเพื่อความหมายบางอย่างที่อยู่นอกกระแส

ของชาวบ้าน แม้ว่าการเปลี่ยนแปลงจะดูเหมือนเป็นความพยายามในการรักษาอัตลักษณ์ทาง

วัฒนธรรมให้คงอยู่ตามวิธีคิดของราชการ หากแต่คงต้องยอมรับกับความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น

ในข้อเท็จจริงที่ว่า อัตลักษณ์มีการเลื่อนไหล อัตลักษณ์เป็นสิ่งไม่หยุดนิ่งตายตัว กระแสของ

ความทันสมัยและวาทกรรมเรื่องรัฐชาติได้ดึงความเป็นคน “ลาว” ให้กลายเป็นคน “ไทย” ใน

ขณะที่งานเล่นคอน รำแคนที่จัดโดยทางอำเภอต้องการให้คนลาวที่ถูกทำให้เป็นคนไทยกลับแสดง

อัตลักษณ์ของความเป็นคนลาว (ไทดำ) อีกครั้ง ซึ่งดูเหมือนชาวบ้านอย่างไทดำจะไม่มีทางเลือก

อะไรได้มากมาย




71รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

เป็นที่น่าสังเกตว่า การเกิดขึ้นของปรากฏการณ์ดังกล่าวที่รัฐชาติเปิดโอกาสให้ชาวไทดำ

สามารถแสดงออกอตัลกัษณช์าตพินัธุใ์นชว่งเวลาของการใชน้โยบายสรา้งความเปน็ไทยอยา่งเขม้ข้น

นั้น ทั้งนี้ก็น่าจะเป็นไปได้ว่า ด้วยการแสดงออกของวัฒนธรรมการละเล่นในงานไทยทรงดำร่วมใจ

นั้น เป็นไปเพื่อความบันเทิงเป็นหลัก และภาคราชการต้องการให้แสดงออกอัตลักษณ์ความเป็น

ไทดำภายใตค้วามหมายทีช่ือ่วา่ไทยทรงดำ กเ็ปน็เพือ่การคงไวซ้ึง่การสบืตอ่ประเพณ ีถงึแมน้โยบาย

ความมั่นคงของรัฐในช่วงเวลาดังกล่าวจะเข้มงวดกับภัยจากลัทธิการปกครองที่แตกต่างจากรัฐชาต ิ

ดังที่ทราบกันดีแล้วว่า ในช่วงเวลาดังกล่าวมีความคิดแตกต่างทางการเมืองทั้งภายในประเทศและ

ประเทศรอบข้างอย่างประเทศลาวและกัมพูชา ยิ่งไปกว่านั้น ชาวไทดำเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ตั้ง

ถิ่นฐานในภูมิภาคตะวันตกของประเทศ เป็นพื้นที่ชายขอบของศูนย์กลางอำนาจรัฐอย่าง

กรุงเทพมหานคร เมื่อพิจารณาประกอบกับกรอบความคิดของธงชัยในประเด็น ความเป็นคนอื่น

ทีท่ำใหเ้ปน็คนไทยได ้ จะเหน็ไดว้า่ คนชายขอบอยา่งชาวไทดำนัน้เปน็กลุม่ชาตพินัธุท์ีม่กีารปรบัตัว

ให้เข้ากับสังคมวัฒนธรรมของรัฐชาติไทยได้ มีการยอมรับและแสดงออกถึงความจงรักภักดีต่อ

สถาบนักษตัรยิ ์ นบัถอืศาสนาพทุธ ไมไ่ดส้รา้งปญัหาใหก้บัรฐัชาตหิรอืมคีวามขดัแยง้ทางการเมอืง

กับรัฐชาติ จึงไม่จำเป็นต้องเข้มงวดเป็นกรณีพิเศษ ปรากฏการณ์เช่นนี้มิได้มีเพียงแค่กลุ่ม

ชาติพันธุ์ไทดำในภูมิภาคตะวันตกของประเทศเท่านั้น ยังพบในกลุ่มชาวมอญที่ราชบุรี ไทยพวนที่

นครนายก หรือแม้แต่ไทยยวนที่สระบุรีด้วยเช่นกัน (ดวงกมล เวชะวงศ์ 2554, 132)





นัยทางความหมายของการจัดงาน


ชื่อของงานวันไทยทรงดำร่วมใจได้ถูกปรับเป็น งานวันประเพณีไทยทรงดำบ้าง วัน

สืบสานวัฒนธรรมประเพณีไทดำบ้าง งานไทยทรงดำบ้าง แต่ชาวไทดำจะเรียกกันสั้นๆ ว่า งาน

ประจำปีไทยทรงดำ ซึ่งจากความสำเร็จของการจัดงานที่บ้านหนองปรงในครั้งนั้น ผู้นำชุมชน

หมู่บ้านต่างๆ ได้ถือเป็นแนวทางที่หมู่บ้านของตนจะจัดบ้าง ทั้งนี้ได้พยายามกำหนดวันจัดงานไม่

ให้ซ้ำซ้อนกัน ก็เพื่อให้ผู้คนได้ไปร่วมงานอย่างทั่วถึง อาจกล่าวได้ว่าตลอดทั้งเดือนเมษายนของปี

จะมีงานวันไทยทรงดำจัดขึ้นแทบทุกวัน กระจายไปตามอำเภอและจังหวัดต่างๆ ที่มีชาวไทดำ

อาศัยอยู่


หากย้อนกลับไปในยุคแรกเริ่มของการจัดงาน ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ภาคราชการหมาย

เพียงต้องการจะรวบรวมงานที่จัดกระจัดกระจายตามหมู่บ้านต่างๆ ให้มาอยู่ ณ ที่แห่งเดียวกัน 

และช่วยอำนวยความสะดวกให้กับผู้ที่มาร่วมงานไม่ต้องไปร่วมหลายงาน หากแต่นโยบายการ



72 ณรงค์ อาจสมิติ

รวมพวก (integration policy) 8 ของภาครัฐที่เน้นสร้างจิตสำนึกในความเป็นพลเมืองไทย เป็น

ส่วนหนึ่งของสังคมไทย และมีความซื่อสัตย์ต่อประเทศชาติ เป็นวาทกรรมที่ทรงพลังในขณะนั้น 

ผู้จัดงานจึงประดิษฐ์คำว่าไทยทรงดำขึ้นและใช้เรียกคนไทดำ เช่นเดียวกับกรณีคำว่า “ชาวไทย

ภูเขา” คำว่า “ไทยทรงดำ” ดูเหมือนจะเป็นคำที่สร้างความพึงพอใจในหมู่คนไทดำ เช่นเดียวกับ

คำว่า “ไทยโซ่ง” คำต่างๆ เหล่านี้ได้หยั่งรากลึกลงในจิตใจของคนไทดำ ซึ่งไม่เพียงแค่การสร้าง

ความเป็นพลเมืองของรัฐชาติไทยเท่านั้น ยังเป็นการกำหนดกรอบการประพฤติปฏิบัติในความ

เป็นคนไทยที่ต้องเชิดชูทำนุบำรุง ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์อีกด้วย


งานวันไทยทรงดำนี้เองดูเหมือนจะกลายเป็นพื้นที่ซึ่งชาวไทดำได้ใช้เป็นกลไกในการ

สรา้งความหมายใหก้บัความเปน็ชาตพินัธุข์องตนเอง แมว้า่ในอดตีภาครฐัจะใชใ้นการปลกูจติสำนกึ

สร้างความเป็นคนไทย ให้รับรู้ในบทบาทและหน้าที่ของความเป็นพลเมืองไทยของรัฐชาติไทยผ่าน

คำเรียกว่า “ไทยทรงดำ” แต่ชาวบ้านกลับช่วงชิงเวทีนี้เป็นพื้นที่ของฟื้นฟูความเป็นชาติพันธุ์ จาก

สภาวการณ์ที่ถูกกดทับให้ต้องซ่อนเร้นและด้วยความรู้สึกด้อยค่าในความเป็นชาติพันธุ์ จนทำให้

คนรุ่นใหม่ไม่กล้าแสดงออกความเป็นชาติพันธุ์ของตนเอง ในงานดังกล่าว ชาวไทดำใช้เป็นพื้นที่

ของการแสดงออกอตัลกัษณช์าตพินัธุไ์ทดำ โดยเฉพาะคนทีไ่มก่ลา้แสดงออก ภาพของเดก็ตวัเลก็ๆ 

วัยรุ่น ไปจนถึงผู้สูงอายุแต่งกายด้วยชุดไทดำตามขนบบ้าง ชุดไทดำประยุกต์บ้าง พูดคุยกันด้วย

ภาษาไทดำ ฟ้อนรำตามเสียงแคนวงที่บรรเลงตั้งแต่หัวค่ำจนถึงดึกดื่น ภาพของความยิ้มแย้ม

แจ่มใสมีการทักทายในหมู่ผู้มาร่วมงาน ภาพของความครึกครื้น หยอกล้อ สนุกสนาน มีให้เห็น

ตลอดงาน ไม่เพียงเฉพาะชาวไทดำเท่านั้น ผู้คนจากหมู่บ้านอื่นไม่ว่าคนเหล่านั้นจะเป็นเชื้อสาย

คนไทดำหรือไม่ ต่างก็แต่งกายด้วยชุดไทดำบ้าง เสื้อผ้าสีโทนเข้มบ้างเข้าร่วมงานและร่วมฟ้อนรำ 

ยิ่งไปกว่านั้น ในระยะหลังหลายหมู่บ้านที่มีการจัดงานยังมีการจัดนิทรรศการความเป็นมาของ

ชาวไทดำและวิถีชีวิตในอดีต การแสดงภาพเก่าเล่าเรื่อง การนำข้าวของเครื่องใช้ในอดีตออกมา

จดัแสดงใหค้วามรู ้ มกีารใชส้ือ่สญัญลกัษณข์องความเปน็ไทดำ ไมว่า่จะเปน็ภาพเรอืนไทดำในอดตี

หรือเรือนไทดำจำลอง ลวดลายผ้าปักที่เป็นแบบอย่างเฉพาะของชาวไทดำ ตัวอักษรไทดำ มาใช้

ตกแต่งเวทีและตามสถานที่ต่างๆ ในงานซึ่งสามารถมองเห็นได้อย่างสะดุดตา


 	 8 นโยบายการรวมพวกเป็นผลมาจากมติคณะรัฐมนตรี เมื่อวันที่ 6 กรกฎาคม พ.ศ. 2519. 







73รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

นอกจากนี้งานวันไทยทรงดำร่วมใจยังถูกพัฒนาใช้เป็นพื้นที่เชื่อมโยงเครือข่ายความเป็น

ไทดำในที่ต่างๆ ให้เข้มแข็งมากไปกว่าการมีความสัมพันธ์ตามสายเครือญาต ิ ตามขนบไทดำแล้ว
 

ชาวไทดำมักมีการติดต่อสื่อสารและช่วยเหลือกันอยู่โดยตลอด ดังจะเห็นได้จากการประกอบ

พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับบรรพบุรุษ ที่บุคคลนับถือผีเดียวกันจะต้องมาร่วมงาน ซึ่งเป็นการสาน

สายสัมพันธ์ทางเครือญาติมิให้ขาดหายไป และยังเป็นการรับรู้ความเป็นมาเป็นไปของญาติแต่ละ

คนว่ามีความทุกข์ความสุขกันอย่างไร และหลายๆ ครั้งการช่วยเหลือในหมู่ญาติกันเองสามารถ

ช่วยบรรเทาความทุกข์ยากลงได้ หากพิจารณาในระดับหมู่บ้านแล้ว การจัดงานวันไทยทรงดำ

ร่วมใจจะมีการเชิญผู้นำชุมชนชาวไทดำจากที่อื่นๆ เข้าร่วมงาน การเชิญผู้แทนของชุมชนไทดำ

จากสถานทีต่า่งๆ ขึน้บนเวทแีละประกาศใหผู้ท้ีม่ารว่มงานทราบ ถอืเปน็การใหเ้กยีรตแิละเปน็การ

สานสัมพันธ์ระหว่างหมู่บ้าน (เช่นเดียวกับระดับครอบครัว) ที่จะได้รับทราบและร่วมแลกเปลี่ยน

ช่วยเหลือกัน แม้ว่าเงินที่แต่ละหมู่บ้านนำมาช่วยงาน หรือการช่วยเหลือในรูปแบบอื่น เช่น
 

วงดนตรชีว่ยงาน จะมมีลูคา่ไมม่าก แตก่ส็ะทอ้นใหเ้หน็ถงึเครอืขา่ยหรอืสายใยทีเ่ชือ่มตอ่กนั ทีม่าก

ไปกว่าแค่เครือข่ายตามสายเครือญาติ อันนำมาซึ่งพลังของกลุ่มชาติพันธุ์ทั้งกลุ่ม ที่จะร่วมกัน

และช่วยเหลือกันในกิจการที่เป็นส่วนรวมของชาวไทดำ


งานวันไทยทรงดำร่วมใจ อาจกล่าวได้ว่าเป็นงานสำคัญที่ไม่ใช่เพียงการรอคอยที่จะได้

สนุกสนานรำแคนดังเช่นในอดีตเท่านั้น ในปัจจุบันงานดังกล่าวยังแฝงด้วยนัยของการแสดงออก

ความเป็นคนไทยที่มีอัตลักษณ์ที่แตกต่าง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในภาวการณ์ในปัจจุบัน ที่เสียงจาก

คนกลุ่มชาติพันธุ์เริ่มเป็นที่ได้ยินในสังคม ไม่ว่าจะเป็นการออกมาสร้างความเข้าใจใหม่กับคำว่า 

“มิดะ” ของชาวอาข่า การแก้ภาพลักษณ์ว่าชาวปกาเกอะญอเป็นผู้ตัดไม้ทำลายป่า หรือการเอา

ชาวม้งไปผูกติดกับปัญหายาเสพติด แม้ปัญหาของชาวไทดำจะไม่ได้ผูกติดกับปัญหาร้ายแรงจาก

การตีตราของสังคมเท่ากับกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ แต่คนไทดำเหล่านี้ ต่างก็เป็นผู้คนที่อาศัยบนผืน

แผ่นดินไทยด้วยกัน หากแต่เพียงมีวิถีชีวิตและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่แตกต่างจากคนอื่น 

ความพยายามในการสร้างคุณค่าและศักดิ์ศรีจึงเป็นสิ่งที่คนไทดำพยายามกระทำ


ดังจะเห็นได้จากภาพของการจัดงาน โดยเฉพาะในขั้นตอนการเปิดงานซึ่งเป็นขั้นตอน

พิธีการของทุกที่ จะเป็นเรื่องของการถวายเครื่องสักการะต่อหน้าพระบรมสาทิสลักษณ์พระเจ้า

อยู่หัวขนาดใหญ่ที่สามารถมองเห็นได้แต่ไกลและการร่วมร้องเพลงสดุดีมหาราชา ที่ทุกคนบนเวที

และด้านล่างจะร่วมร้องเพลงด้วยสีหน้าเบิกบาน เป็นภาพที่พบได้ทุกที่ในงานประจำปีแห่งนี้ ภาพ

เหล่านี้มีนัยแฝงการประกาศถึงความเป็นพลเมืองไทย ที่มีศักดิ์ศรีเช่นเดียวกับคนอื่นๆ เป็นกลไก

หนึง่ในการสรา้งความภาคภมูใิหแ้กล่กูหลานชาวไทดำ ถงึแมว้า่จะแตง่กายดว้ยชดุวฒันธรรมประจำ

กลุม่ทีแ่ตกตา่งจากคนไทย แตก่เ็ปน็ขา้พระบาทของพระเจา้อยูห่วัองคเ์ดยีวกนั จากอดตีทีช่าวไทดำ



74 ณรงค์ อาจสมิติ

ถูกให้ค่าว่าเป็น “คนอื่นที่ทำให้เป็นไทยได้” เป็น ”ข้าทาส” เป็น “แรงงาน” บ้าง เบียดขับให้เป็น 

“พลเมืองชั้นสอง” บ้าง เหยียดหยามว่าเป็น “ลาว” บ้าง เป็น “คนบ้านนอก” ไม่ศิวิไลซ์เหมือน

เช่นคนไทย ซึ่งหากจะกล่าวไปแล้วงานวันไทยทรงดำร่วมใจจึงถือเป็นเวทีของกระบวนการต่อรอง

ความหมายว่าครั้งหนึ่งชาวไทดำเคยถูกเบียดขับให้กลายเป็นคนชายขอบนั่นเอง การแสดงออก

ของชาวไทดำดังกล่าวจึงแฝงไปด้วยนัยของความเป็นคนที่มีศักดิ์ศรีเหมือนกัน ไม่ว่าจะเป็นคนที่มี

พ่อแม่เป็นคนเชื้อสายใด หากเกิดในเมืองไทย เรียนหนังสือไทย อ่าน พูด และใช้ภาษาไทยเป็น

ภาษาหลัก ก็ย่อมต้องมีศักดิ์ศรีของความเป็นคนไทยเหมือนกัน และที่สำคัญทุกคนต่างมีศูนย์

รวมดวงใจ ณ ที่แห่งเดียวกัน คือ ความเป็นพสนิกรของในหลวงองค์เดียวกัน 





ภาพ 1: ผู้นำชุมชนไทดำร่วมร้องเพลงสดุดีมหาราชา ในงานวันไทยทรงดำร่วมใจ เมื่อวันที่ 14 เมษายน 2554


การจัดงานประจำปีไทยทรงดำจากความหมายดั้งเดิมที่ต้องการให้หนุ่มสาวไปพบกัน 

และพัฒนาความสัมพันธ์ไปสู่การสร้างครอบครัวใหม่ กลายเป็นพื้นที่ของการสร้างความหมาย

ภายใตร้ฐัชาตไิทยทีต่อ้งการสรา้งความหนึง่เดยีวกนัของผูค้นในรฐัชาต ิไปสูก่ารชว่งชงิความหมายที่

ชาวไทดำใช้เป็นพื้นที่ของการฟื้นฟูอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ สร้างความภาคภูมิใจในความเป็นคน

ชาติพันธุ์ให้กับคนรุ่นใหม่ เชื่อมโยงและเสริมสร้างความเข้มแข็งให้กับเครือข่ายของผู้คนไทดำ 

อีกทั้งถูกใช้เป็นเวทีที่จะประกาศให้สังคมได้รับทราบถึงความเป็นคนไทยที่มีศักดิ์ศรีหากแต่มี
 

อตัลกัษณช์าตพินัธุท์ีแ่ตกตา่ง การสรา้งความหมายดงักลา่วนี ้ถอืเปน็การชว่ยใหเ้กดิการผอ่นคลาย

ของกระแสความเป็นอื่นภายในชาติเดียวกันลงได้




75รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

บทสรุปของอัตลักษณ์ที่แปรเปลี่ยนไปมา:


การเป็นอะไรไม่สำคัญเท่าการอยู่ภายใต้ใคร


ความพยายามในการสร้างความภาคภูมิใจในอัตลักษณ์วัฒนธรรมของชาวไทดำ มิได้มี

เพียงแค่ผู้คนทุกเพศทุกวัยร่วมใจกันแต่งกายด้วยชุดชาติพันธุ์ในงานประจำปีเท่านั้น ยังมีความ

พยายามอีกหลายอย่างในการชะลอการสูญหายของวัฒนธรรมประเพณีต่างๆ เช่น การสืบสาน

ภาษาเขียนไทดำ โดยสมาคมไทดำแห่งประเทศไทย ที่สอนการอ่าน การออกเสียง และการเขียน

ภาษาไทดำให้กับเยาวชนและผู้สนใจทั่วไป การสร้างสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม อย่างเช่น เรือนไท

ดำ/เฮือนโซ่ง (บ้านโซ่งในอดีต) ในชุมชนต่างๆ ที่พยายามปลูกจิตสำนึกถึงวัฒนธรรมและ
 

อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เฉพาะของกลุ่มตน ตลอดจนการเก็บรวบรวมข้าวของเครื่องใช้ในวิถีชีวิต

การเกษตรของชาวไทดำ ไม่ว่าจะในรูปของพิพิธภัณฑ์ชุมชนหรือศูนย์การเรียนรู้ ที่วัดบ้าง
 

ที่โรงเรียนบ้าง ซึ่งก็ล้วนหมายต้องการสร้างความทรงจำร่วมของคนในชุมชนว่าครั้งหนึ่งชาวไทดำ

เคยมีวิถีชีวิตแบบใด ยิ่งในยุคที่อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกลายเป็นทุนได้ หลายชุมชนไทดำเริ่มที่

จะอาศัยช่องทางของความแตกต่างทางอัตลักษณ์วัฒนธรรมเป็นทุนในการนำเสนออัตลักษณ์ทาง

วัฒนธรรม ไม่ว่าจะเป็นการท่องเที่ยวชุมชนชาติพันธุ์ไทดำ หรือการเผยแพร่อัตลักษณ์ชาติพันธุ์

ผ่านผลิตภัณฑ์ชุมชนไทดำต่างๆ นอกจากนี้ ในงานของทางราชการที่เชิญให้ชาวไทดำแต่งกาย

ด้วยชุดชาติพันธุ์เข้าร่วมงาน ก็เป็นโอกาสในการบอกคนอื่นถึงความเป็นคนไทยที่มีอัตลักษณ์

ชาติพันธุ์ที่แตกต่าง กิจกรรมในลักษณะนี้โดยนัยหนึ่งก็เป็นเครื่องมือของราชการในการสนอง

นโยบายของรัฐไม่ว่าวัตถุประสงค์ของงานนั้นจะเป็นอะไร เช่น กิจกรรมร้องเพลงชาติไทยตอน
 

6 โมงเย็น เมื่อปี พ.ศ. 2552 ที่คนชาติพันธุ์ต่างๆ จะแต่งกายด้วยชุดชาติพันธุ์ของตนร้องเพลง

ชาติไทย หรือกิจกรรมอื่นๆ ที่ต้องสวมชุดชาติพันธุ์เข้าร่วมงาน แต่อีกนัยหนึ่ง ชาวไทดำก็ใช้เป็น

พื้นที่ในการแสดงความเป็นคนไทยภายใต้ความแตกต่างด้วยเช่นกัน หากจะกล่าวไปแล้ว การ

กระทำในกิจกรรมต่างๆ ที่ได้ยกตัวอย่างมานี้ จึงเสมือนเป็นความพยายามในการบอกให้ผู้อื่นได้

รับทราบถึงการมีตัวตนและความเป็นคนไทยที่มีความแตกต่างจากลุ่มชาติพันธุ์อื่น พร้อมทั้งเป็น

กลไกในการพยายามรักษามรดกวัฒนธรรมที่เหลืออยู่ไม่มากนักให้ลูกหลานได้รับทราบถึง
 

เรือ่งราวของชาวไทดำ ซึง่ไมใ่ชเ่รือ่งงา่ยเลยทีค่นรุน่หลงัจะรูส้กึตระหนกัและภาคภมูใิจในความเปน็

ไทดำ


ท่ามกลางกระแสแห่งการเปลี่ยนแปลงเช่นนี้ อัตลักษณ์ไทดำมีการช่วงชิงการสร้าง
 

ความหมายจากคนหลายฝ่ายในบริบทและช่วงเวลาที่แตกต่างกันไป การที่เป็นคนลาวตามถิ่น

กำเนิด การถูกทำให้เป็นคนไทยในบริบทของรัฐชาติ หรือการถูกสร้างให้เป็นคนไทยที่ต้องแสดง



76 ณรงค์ อาจสมิติ

อัตลักษณ์ไทดำ การช่วงชิงการสร้างความหมายนี้ ในอดีตไทดำเป็นแต่เพียง “ถูกกำหนดให้เป็น” 

หากแตใ่นปจัจบุนักลบักลายเปน็ “ชาวไทดำเลอืกทีจ่ะเปน็” การขบัเคีย่วชว่งชงิความหมายกนัไปมา

ของฝ่ายผู้มีอำนาจและชาวไทดำนี้คงยังต้องดำเนินกันต่อไป นั่นก็หมายความว่าการต้องแสดงออก

ทางอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ที่แปรเปลี่ยนไปมาก็คงยังต้องดำเนินการไปเช่นเดียวกัน


ไม่มีใครสามารถกำหนดได้ว่า การช่วงชิงความหมายนี้จะสิ้นสุดลงเมื่อใด แต่สิ่งที่น่า

คิดมากกว่านั้นคือ กรอบของการต่อสู้ช่วงชิงความหมาย ซึ่งมีแนวโน้มที่จะเห็นได้ว่า ไม่ว่าการ

ช่วงชิงความหมายจะมีความรุนแรงและเข้มข้นเพียงใด เป็นการต่อสู้ในระดับใด หากแต่คงอยู่ใน

การกรอบของสถาบันหลักของชาติ ไม่ว่าจะเป็นชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ หรือกล่าวอีกนัย

หนึ่ง คุณอยากจะเป็นอะไรก็แล้วแต่ อยากจะแสดงออกอะไรก็แล้วแต่ แต่ต้องอยู่ภายใต้สถาบัน

เดียวกัน นั่นเอง




















กิตติกรรมประกาศ


บทความชิ้นนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัย “กลุ่มชาติพันธุ์: กระบวนทัศน์ใหม่ในการ

สืบสานภาษาและวัฒนธรรม” ได้รับการสนับสนุนทุนวิจัยจากสำนักงานกองทุนสนับสนุน

การวิจัย (สกว.) โดยมี ศ.ดร.สมทรง บุรุษพัฒน์ เมธีวิจัยอาวุโส เป็นหัวหน้าโครงการ

วิจัย ผู้เขียนขอขอบพระคุณผู้ให้ทุนและเมธีวิจัยที่ให้โอกาสได้พัฒนาผลงานวิชาการ ซึ่งจะ

ช่วยให้เกิดข้อถกเถียงที่เป็นประโยชน์ต่อวงการวิชาการและแนวทางในการส่งเสริมให้เกิด

ความเข้าใจในวัฒนธรรมที่มีความแตกต่าง และขอขอบคุณชาวไทดำทุกท่าน ในความมี

น้ำใจ เอื้อเฟื้อข้าวปลาอาหารและข้อมูลที่เป็นประโยชน์ พร้อมทั้งให้ความรู้และข้อคิดใน

เรื่องต่างๆ มากมาย ผู้เขียนขอขอบคุณอีกครั้ง และเป็นกำลังใจในความพยายามสร้าง

ความแตกตา่งใหเ้กดิการยอมรบัในสงัคมพหลุกัษณช์าตพินัธุอ์ย่างสังคมไทย 







77รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทดำ

รายการอ้างอิง




เอกสารภาษาไทย


กรกิต ชุ่มกรานต์. 2552. “ลาวในแบบเรียนของไทย.” ใน ชาตินิยมในแบบเรียนของไทย บรรณาธิการโดย
 
สุเนตร ชุตินธรานนท์ และคณะ, 126-162. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มติชน.


จามะรี เชียงทอง. 2547. “การเมืองเรื่องชาติพันธุ์ วัฒนธรรม และความรู้พื้นถิ่นในไทย เวียดนาม และลาว.” ใน 
ว่าด้วยแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์, 127-190. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 

ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ. 2547. “ทบทวนแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์ข้ามยุคสมัยกับการศึกษาในสังคมไทย.” ใน 
ว่าด้วยแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์, 1-126. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน).


ชูศักดิ์ วิทยาภัค. 2548. “ขมุเฮ็ดไฮ่ ไตเฮ็ดนา.” วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 17 (1): 138-172.


ดวงกมล เวชะวงศ์. 2554. ”กระบวนการนำเสนออัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ยวนในบริบทของการท่องเที่ยวผ่านหอ
วัฒนธรรมพื้นบ้านและตลาดท่าน้ำ: ศึกษากรณีชุมชนยวน ตำบลต้นตาล อำเภอเสาไห้ จังหวัด
สระบุรี.” วารสารวิทยบริการ 22 (3): 132.


เติม วิภาคย์พจนกิจ. 2546. ประวัติศาสตร์อีสาน. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.


ทวีโรจน์ กล่ำกล่อมจิตต์. 2551. เจ้าจอมโซ่ง. เพชรบุรี: เพชรภูมิการพิมพ์.


พิเชฐ สายพันธ์. 2551. ไทดำ ไทขาว ไทเหลือง: อัตลักษณ์เปิด อัตลักษณ์ปิด. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการตำรา
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์.


มนู อุดมเวช. 2547. ประวัติศาสตร์ไทดำในประเทศไทย. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ราชภัฏเพชรบุรี.


มยุรี วัดแก้ว. 2521. “การศึกษาโครงสร้างสังคมของชาวโซ่ง.” วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขา
พัฒนาสังคม บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.


สมรักษ์ ชัยสิงห์กานานนท์. 2550. “พิธีกรรมเกี่ยวกับความตายชองกลุ่มชาติพันธุ์โซ่ง.” ใน วัฒนธรรม ความ

ตาย กับความหลากหลายทางชาติพันธุ์, บรรณาธิการโดย โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์ และคณะ, 31-58. 
กรุงเทพฯ: บริษัท หนังสือดีวัน จำกัด.


สุจิตต์ วงศ์เทศ. 2549. ชื่อบ้านนามเมือง จังหวัดอำนาจเจริญ. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์.


สุวิชัย โกศัยยะวัฒน์. 2549. “การสิ้นสุดระบบไพร่และการจัดการศึกษาเพื่อพัฒนากำลังคนในสมัยรัชกาลที่ 5.” 
วารสารศึกษาศาสตร์ 18 (1): 1-16.


อคิน รพีพัฒน์. 2518. สังคมไทยในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น พ.ศ. 2325-2416. กรุงเทพฯ: สมาคม
สังคมศาสตร์แห่ง ประเทศไทย.







78 ณรงค์ อาจสมิติ

เอกสารภาษาอังกฤษ


Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities: reflections on the origin and spread of 

nationalism. New York: Courier Companies Inc.


Barth, Fredrik. 1969. Ethnic Groups and Boundaries. Boston: Brown and Company. 


Geertz, Clifford. 1963. “The Integrative Revolution: primordial sentiments and politics in the new 
states.” in Old Societies and New States: the quest for modernity in Asia and Africa, 
edited by Clifford Geertz, 105-157. New York: The Free Press of Glencoe.


Hall, Stuart. 1990. “Cultural Identity and Diaspora.” in Identity: Community, Culture, Difference, 
edited by Jonathan Rutherford, 222-237. London: Lawrence and Wishart. 


Thongchai Winichakul. 1994. Siam Mapped: a history of geo-body of a nation. Chiang Mai: 
Silkworm Books.


_____________________. 2000. “The Others Within: travel and ethno-spatial differentiation of Siamese 
subjects 1885-1910.” in Civility and Savagery: Social Identity in Tai States, edited by 
Andrew Turton, 38-62. London: Curzon. 





การสัมภาษณ์


คง อัวคนซื่อ. 2554. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เพชรบุรี: 24 ตุลาคม.


นวล. 2555. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เพชรบุรี: 4 กุมภาพันธ์.


พนัส ล้วนเมือง. 2554. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เพชรบุรี: 25 พฤษภาคม.


_________________. 2554. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. เพชรบุรี: 10 ตุลาคม.












